
1 
 

 

 

 

 

 

 

Intégrer une démarche antiraciste en travail social. 

Juliet Christmann 

 

  



2 
 

Table des matières 
INTRODUCTION ....................................................................................................................... 6 

I / RECONNAITRE LES DIFFERENTES FORMES DU RACISME................................................ 10 
A. Au niveau des institutions nationales : politiques racistes ................................................. 10 

1. Les violences racistes sont documentées, et dénoncées de toutes parts ................... 10 

2. Les discours racistes des responsables politiques criminalisent les victimes .................. 12 

3. Trois cas concrets de politiques racistes ............................................................................... 13 

B. Au niveau des organisations : cultures, usages et pratiques racistes .............................. 15 
1. L’imaginaire colonial sert à justifier des inégalités structurelles ....................................... 15 

2. Les discours d’altérisation créent des comportements racistes ...................................... 17 

3. Les discriminations racistes sont monnaie courante .......................................................... 18 

C. Au niveau des relations interindividuelles : propos et attitudes racistes .......................... 20 
1. Les situations racistes sont courantes et banalisées .......................................................... 20 

2. Les biais cognitifs, peu importe l’intention, ont des conséquences graves .................. 21 

3. Le déni tient sa force de sa nécessité dans le maintien des privilèges ......................... 22 

II / COMPRENDRE LE RACISME DANS SES DIFFERENTES DIMENSIONS ............................. 25 
A. Un regard historique : le continuum colonial ....................................................................... 25 

1. Le racisme est un outil de propagande coloniale ............................................................. 25 

2. Les idées coloniales persistent dans les politiques sociales .............................................. 27 

3. L’altérisation sert encore à justifier des inégalités de traitement .................................... 28 

B. Un regard sociologique : le rapport social de race ........................................................... 30 
1. Le racisme est une division de la société à des fins économiques ................................ 30 

2. Le racisme est instrument du langage pour invisibiliser les injustices .............................. 31 

C. Un regard psychologique : la figure du sauveur blanc...................................................... 32 
1. Le déni du racisme bénéficie à l’image de ceux qui ne le subissent pas .................... 33 

2. Le déni du racisme permet de bénéficier des privilèges sans culpabilité .................... 34 

III / MESURER LE POIDS DES CONSEQUENCES .................................................................. 36 
A. Pour les usager·es et travailleur·euses racisé·es : le trauma racial .................................. 36 

1. Les violences racistes sont omniprésentes ........................................................................... 36 

2. Ces violences ont un coût qu’il est indispensable de reconnaître ................................. 38 

3. Ces violences ne sont pas prises en compte dans l’accompagnement ..................... 39 

B. Pour les professionnel·les, surtout blanc·hes : la gêne des œillères ................................ 40 
1. Le déni du racisme aveugle sur le rôle du travail social dans sa perpétuation ........... 40 

2. Le déni du racisme génère du stress et des mécanismes de défense .......................... 41 

3. Le déni du racisme limite notre empathie, il abrutit .......................................................... 42 

C. Pour la société toute entière : le maintien des inégalités et violences ............................ 43 
1. La répression des minorités appauvrit intellectuellement la société .............................. 43 

2. Le maintien d’un statu quo injuste aboutit au contrôle de la pensée .......................... 44 

3. L’Etat au service du capitalisme maintient les inégalités par la force ........................... 45 

IV / INTEGRER UNE DEMARCHE ANTIRACISTE EN TRAVAIL SOCIAL ................................. 46 
A. Individuellement : se former et se positionner ..................................................................... 46 

1. Déconstruire les idées qui empêchent de reconnaître le racisme................................. 46 

2. Faire face aux situations racistes ........................................................................................... 48 



3 
 

3. Résister aux injonctions à la discrimination/ au contrôle .................................................. 50 

B. Collectivement : s’organiser et formaliser............................................................................ 51 
1. Se former, faire former son équipe, transformer la formation .......................................... 51 

2. Intégrer la prévention du racisme dans les ressources humaines ................................... 52 

3. Connaître et utiliser le droit comme outil de résistance.................................................... 53 

C. Structurellement : changer de paradigme .......................................................................... 54 
1. Changer le référentiel commun ............................................................................................ 54 

2. S’organiser collectivement ..................................................................................................... 54 

3. S’inspirer d’initiatives transformatrices .................................................................................. 55 

CONCLUSION ..................................................................................................................... 56 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Résumé : Avoir le courage de voir le racisme sous toutes ses formes, y compris dans le 

secteur du travail social, comprendre ses dimensions historiques et socio-

économiques, mesurer la gravité de ses conséquences pour enfin réagir et s’organiser 

collectivement vers une société plus juste.  

 

Etat de l’art : : Il existe très peu de livres sur le sujet du racisme en travail social en 

Belgique ou en France en 2024. Nous pouvons citer le travail de Faïza Guélamine qui 

porte un regard sociologique sur les fonctionnements institutionnels, ainsi qu’un 

ouvrage dirigé par Manuel Boucher et Mohamed Belqasmi, Guide pédagogique de 

l’antiracisme en formation sociale1, qui propose des outils de formation à destination 

des professionnel·les. Deux articles méritent également d’être cités. En France, Ahmed 

Lemligui, dans Histoire d’un racisme au long cours, Quelques pistes pour un travailleur 

social2 détaille les différentes formes de racisme. En Belgique, Rachid Balthoum et 

Marie-Fidèle Dusingize dans Le travail social face à la question raciale3 intègre une 

approche décoloniale. Le peu de publications disponibles contraste avec la quantité 

et le caractère institutionnalisé de cette question au Québec où l’ordre des travailleurs 

sociaux du Québec publie des articles comme celui intitulé Quelle place pour le 

discours critique de la race dans le travail social antiraciste et décolonial ?4. En France 

comme en Belgique, les formations initiales n’abordent pas du tout cette thématique5, 

ou alors seulement sur le prisme de l’interculturalité6. Cette approche permet de 

nommer l’ethnocentrisme, de relativiser ses propres représentations, de négocier la 

relation en prenant en compte l’autre, ce qui est essentiel. Cependant sa limite est le 

risque de réduire la compréhension des conflits à des problèmes de communication 

interculturelle, à défaut de prendre en compte d’autres aspects de la relation sociale, 

et notamment les rapports de pouvoir.  

Remerciements : Un grand merci à Mireille-Tsheusi Robert et Sachka Vincent pour leur 

confiance et guidance, à Souâd, Samia, Kafui, Elisa, Laeti, Lucie et Myrtô pour la 

qualité de leur soutien, à Gleda, Aline, Selim, Mireille, Eva, Ariane, Domizia, Alexandra, 

Georgia, Sébastien, Odile, Juliette et Marie pour la richesse du partage d’expériences 

et perspectives. A Mona.  

                                                           
1 Guide pédagogique de l’antiracisme en formation sociale, Former les travailleurs soaix face au racisme 

et aux discriminations, ouvrage dirigé par Manuel Boucher et Mohamed Belqasmi, chez Vuibert, 

collection Perspectives sociales 
2 Ahmed Lemligui, Histoire d’un racisme au long cours, Quelques pistes pour un travailleur social, dans Le 

sociographe 2011/1 (N°34) aux éditions Champ Social                                                 
3 Rachid Bathoum, Marie-Fidèle Dusingize. Le travail social face à la question raciale. De l’exil à l’avenir, 

Union des villes et des communes de Wallonie asbl et la Fédération des CPAS, 2023 
4 Caroline Keisha Foray (2022), Quelle place pour le discours critique de la race dans le travail social 

antiraciste et décolonial ? Intervention (155)  
5 15 sur 16 répondant·es à mon questionnaire en ligne ont répondu non à la question « Lors de votre 

formation initiale ou continue, avez-vous reçu un cours ou une formation portant sur la thématique du 

racisme ? » Une seule répondante a écrit : « Sur l'interculturalité plus que sur le racisme. La nécessité de 

comprendre et s'adapter à différentes cultures, modes de vie, mode de se relationner, modes de 

communiquer. L'importance de l'écoute et de l'échange. » 
6 Pour en savoir plus, vous pouvez vous référer au travail de Margalit Cohen-Emerique, Pour une approche 

interculturelle en travail social Théories et pratiques, mars 2015 



5 
 

L’autrice : Française blanche formée par l’éducation populaire et les sciences 

politiques, travaillant comme animatrice, accompagnatrice sociale et formatrice 

dans le secteur du travail social depuis de nombreuses années, j’ai longtemps agi 

comme si le racisme était seulement un fait isolé de haine insensée. J’ai souvent 

manqué de mots et de grilles d’analyse pour comprendre certains malaises éprouvés 

au travail, qui ne relevaient pas de différences de culture ou de personnalités mais 

bien de racisme. Ma motivation à écrire cette étude est avant tout celle de me 

pousser moi-même à sortir de l’apathie et du tabou qui entoure ce fait social, 

d’affronter la gêne pour créer une discussion, si possible « contribuer à limiter les 

violences que nous pourrions produire en nous permettant de réfléchir à la logique qui 

sous-tend certaines pratiques »7, et pourquoi pas rencontrer d’autres personnes avec 

qui approfondir la réflexion et l’action antiraciste en travail social.8 Tout en étant une 

ardente défenseuse d’une non-mixité9 réparatrice et empouvoirante, je propose en 

complément une alliance professionnelle et politique. Aux personnes blanches (et 

comme l’a écrit Rokhaya Diallo : « La blanchité n'est pas une couleur de peau 

objective mais une condition sociale issue d'un processus politico-historique »10 ) qui 

seraient traversées d’inconfort à la lecture, sachez que c’est un phénomène 

commun. Comme l’explique Robin Di Angelo « nous considérons toute remise en 

question de notre vision raciale du monde comme une mise en doute de nos valeurs 

morales. »11 Ne laissez pas la culpabilité et la honte vous empêcher de penser et 

d’agir, les émotions doivent nous permettre de prendre nos responsabilités, et non pas 

de renforcer le déni. Aux personnes racisées qui lisent cette étude, merci de votre 

confiance. Une amie très chère m’a fait remarquer un biais important de cette étude : 

Par gêne de parler comme experte du racisme à des personnes concernées, je 

m’adresse principalement à mes collègues blanc·hes, au risque de faire comme le 

font déjà les institutions, vous invisibiliser dans un « nous travailleur·euses sociaux » qui 

serait implicitement blanc. J’apprends encore à conscientiser la différence de nos 

places sociales, leurs conséquences sur les marges de manœuvres, les risques 

encourus ou la charge émotionnelle du sujet, les résistances déjà en place. Je suis 

ouverte et preneuse de toute forme de critiques, retours qui seront très bienvenus.  

 

 

 

 

  

                                                           
7 Consignes et ligne éditoriale de FEMIYA 
8 Mon contact : juliet.christmann@gmail.com  
9 Auto-organisation entre personnes vivant une même oppression 
10 Rokhaya Diallo, Le concept de blanchité n'a rien à voir avec la couleur de peau, article paru in Slate, 

17 septembre 2019 
11 Robin Di Angelo, Fragilité blanche ce racisme que les blancs ne voient pas, 2020 



6 
 

INTRODUCTION 

Contexte : Il y a quelques années, j’ai trouvé à la bibliothèque une livre de Faïza 

Guélamine12 qui a provoqué en moi un grand soulagement, un début de libération. 

N’ayant plus l’extrait à disposition, je me permets de vous résumer mes notes : en tant 

que travailleur·euses sociaux, nous sommes en première ligne pour constater les 

discriminations de tous ordres. Nous voyons bien que l’égalité de droit n’est nulle part 

respectée, que la méritocratie est un mythe. Nous sommes supposé·es garantir 

l’accès aux droits et en même temps nous participons à appliquer des règles et des 

fonctionnements injustes, le tout au nom de l’intérêt général.  L’autrice commentera 

dans un autre ouvrage : « Ainsi, nous observons d'un côté l'affirmation des principes 

égalitaires républicains et, de l'autre, la réalité des discriminations exercées par les 

institutions. Nous nous sentons impuissants face à l'aspect invisible du racisme 

institutionnel, qui est complètement banalisé et auquel nous contribuons parfois. 

Considérer le racisme comme une idéologie dépassée empêche d'analyser le 

racisme systémique et contribue au déni. De plus, en le présentant comme un 

phénomène universel et naturel, on le banalise et on ignore l'histoire. »13 

Méthodes : En éducation populaire/permanente, c’est pratique courante que de 

croiser savoirs expérientiels et académiques. Cette étude mettra en dialogue la 

littérature universitaire et des exemples de situations pertinentes. Ces situations ont été 

vécues directement par l’autrice, ou recueillies au fil d’entretiens avec des 

professionnel·es, ainsi qu’à travers le questionnaire en ligne diffusé à un réseau large 

d’ancien·nes collègues, via LinkedIn et à une soirée de diffusion de l’excellent recueil 

Entrer en pédagogie antiraciste, d’une lutte syndicale à des pratiques 

émancipatrices14. Les personnes qui ont répondu étaient : travailleuse sociale, cadre, 

éducateur, chargée de projet, directrice, éducatrice, intervenante sociale, cheffe de 

service, conseillère emploi … Cinq d’entre elles ont un nom, une couleur de peau, un 

accent, qui les exposent à des situations de racisme. L’éducation populaire propose 

une approche du savoir comme situé15, c’est à dire conscient que les résultats des 

                                                           
12 Faïza Guélamine, Intervenir auprès des populations immigrées, 2000  
13 Faïza Guélamine, Le travail social face au racisme, contribuation à la lutte contre les discriminations, 

ENSP 2006 
14 Entrer en pédagogie antiraciste D’une lutte syndicale à des pratiques émancipatrices, Sud Education 

93, Collection Arpentages chez Shed, 2023 
15 Donna Haraway, Des singes, des cyborgs et des femmes. La réinvention de la nature - chap. 9 « Savoirs 

situés : la question de la science dans le féminisme et le privilège de la perspective partielle », 2009 



7 
 

recherches sont déterminés par leur contexte de production et la place sociale de 

celleux qui les produisent. Cette étude invite ses lecteur·ices à s’interroger sur leur 

propre place sociale sur le plan racial. Houria Kebabza explique ainsi l’intérêt du 

terme blanchité : « Aussi longtemps que les blancs ne seront pas nommés et perçus 

comme un groupe racial alors le blanc sera la norme, le standard, l’universel »16 et le 

non-blanc sera la minorité, l’étranger, l’autre.  

Définitions :  

- Selon sa définition internationale17 : « Le travail social est une pratique professionnelle 

et une discipline. Il promeut le changement et le développement social, la cohésion 

sociale, le développement du pouvoir d’agir et la libération des personnes. Les 

principes de justice sociale, de droits de la personne, de responsabilité sociale 

collective et de respect des diversités sont au cœur du travail social. Etayé par les 

théories des sciences sociales, humaines et des connaissances autochtones, le travail 

social encourage les personnes et les structures à relever les défis de la vie et agit pour 

améliorer le bien‐être de tous. » Le terme regroupe donc l’ensemble des actions des 

organisations publiques et privées qui rémunèrent des professionnel·les formé·es, pour 

mettre en œuvre des activités et projets s’inscrivant dans les intentions précitées. 

Historiquement lié à l’église chrétienne, le travail social se professionnalise et 

s’institutionnalise dans les années 50/60 en Belgique comme en France. Très 

majoritairement financé par l’argent public, les politiques de soutien aux plus 

vulnérables peuvent également être perçues comme des politiques de contrôle 

social18, de normalisation19, voire de prévention des conflits sociaux. Par exemple, 

après les attentats de 2015, une grande priorité a été donnée aux projets et 

organisations luttant contre la radicalisation, avec des obligations de signalement à 

la justice. Pierre Bourdieu parle parfois du secteur social comme de la main gauche 

de l’Etat dont la main droite serait la police20. Chaque professionnel·le, chaque 

organisation, chaque secteur construit son équilibre, ses stratégies face aux 

injonctions contradictoires. Si la culture globale du secteur est plus souvent une parole 

                                                           
16 Houria Kebabza, L’universel lave-t-il plus blanc ? : Race, racsime et systèmes de privilèges. Les cahiers 

du CEDREF, 2006 
17 Définition internationale du travail social, approuvée par l'assemblée générale de IASSW le 10 Juillet 

2014 à Melbourne. 
18 Michel Foucauld, Surveiller et punir, 1975 
19 Exemple : en réunion, on entend beaucoup de discussions pour savoir ce qui est normal ou pas dans 

la manière de se vêtir, de s’alimenter, … 
20 Pierre Bourdieu, La misère du monde, 1993 



8 
 

généralisante sur les publics qu’une écoute attentive des besoins spécifiques des 

personnes21, nombre d’entre nous créent des alliances ponctuelles ou durables qui 

vont dans le sens d’une émancipation sociale et politique de toutes et tous.  

- Le racisme systémique est la structure sociétale historiquement construite, dont on 

n’a pas toujours conscience, qui assigne des places et des rôles distincts et 

hiérarchisés aux personnes en fonction de leur couleur de peau, traits du visage, 

origine, religion réelle ou supposée, nom de famille, accent … et justifie ainsi la 

perpétuation des discriminations, inégalités et des violences. Ce système confère des 

privilèges aux personnes blanches22, et porte atteinte aux droits des personnes 

racisées par ce processus23 comme les personnes perçues comme noires, juives, 

musulmanes, tsiganes, etc. Il se manifeste dans tous les domaines de la vie en société 

: justice, santé, emploi, culture, médias. On voit souvent le racisme comme une 

manifestation d’hostilité isolée exprimée délibérément, ou la croyance ferme qu’il 

existe des races biologiques, qui serait liée à de l’ignorance. On le voit souvent aussi 

comme une colère mal orientée. Alors qu’en fait il s’agit d’un ensemble de 

représentations collectives, une culture qui s’inscrit dans l’histoire (esclavagiste, 

coloniale et antisémite) et qui sert à justifier un rapport de domination24.  

Il existe plusieurs vagues et mouvements antiracistes en Europe, un premier 

mouvement se construit, en réaction au génocide des juifs et tsiganes mené par les 

nazis et leurs collaborateurs, en opposition à l’extrême droite et au fascisme. Il 

bénéficie de soutiens institutionnels pour faire l’éducation des masses dans une 

perspective humaniste. Il est aujourd’hui qualifié de moral car il se concentre sur les 

actes des individus. Dans la suite de luttes pour les décolonisations puis de la marche 

pour l’égalité et contre le racisme de Marseille à Paris en 1983, et de manière 

renforcée depuis les années 2010, un nouvel agenda apparaît. L’islamophobie, les 

discriminations au travail et les violences policières racistes sont devenues des 

préoccupations centrales, et un mouvement solide se construit autour de l’affirmation 

que l’extrême-droite n’est que le symptôme d’une discrimination plus structurelle. 

                                                           
21 Pour aller plus loin, vous pouvez lire Michel Autès, Erving Goffman … 
22 Blanche signifiant être du côté dominant du racisme systémique. On peut être blanc de peau et subir 

du racisme (à cause de la langue, de la religion réelle ou supposée, de son nom, de son histoire familiale 

…) 
23 Définition de la LDH Canada : « Le terme racisé·e* renvoie à une “personne qui appartient, de manière 

réelle ou supposée, à un des groupes ayant subi un processus de racisation. La racisation est un processus 

politique, social et mental d’altérisation. Ce terme met l’accent sur le fait que la race n’est ni objective, 

ni biologique mais qu’elle est une idée construite qui sert à représenter, catégoriser et exclure l’Autre. ») 
24 Pierre Tevanian, La mécanique raciste, 2008 



9 
 

C’est dans ce contexte que l’expression racisme systémique s’impose dans les 

revendications comme dans les universités25.  

Problématisation :  Nous, les professionnel.les du social, sommes attaché·es à une 

éthique de justice et de cohésion sociale, mais nous ne sommes pas formé·es à 

reconnaître les discriminations et violences systémiques, surtout quand elles sont 

inscrites dans le fonctionnement des organisations. Comment reconnaître le racisme 

et ses conséquences pour pouvoir lutter contre lui dans le secteur du travail social ?  

Plan : C’est seulement en caractérisant les situations racistes comme telles, dans la 

reconnaissance et la compréhension fines des mécanismes d’altérisation et de 

hiérarchisation (I) en comprenant les causes, notamment historiques, de ces pratiques 

(II), en mesurant l’ampleur de leurs conséquences (III), en ouvrant le dialogue sur le 

caractère institutionnel des  discriminations et violences racistes, que nous, les 

professionnel·les du travail social pourrons enfin œuvrer véritablement pour une 

société plus juste (IV).  

 

 

  

                                                           
25 Pour plus d’infos vous pouvez lire : Nadia Fadil & Marco Martiniello, Racisme et antiracisme en 

Belgique (Volume 20 : 2020 — Trente ans de dynamiques fédérales et régionales) 



10 
 

I / RECONNAITRE LES DIFFERENTES FORMES DU 

RACISME    
« Non, la race n’existe pas.  

Si, la race existe.  

Non certes, elle n’est pas ce qu’on dit qu’elle est,  

mais elle est néanmoins la plus tangible, réelle, brutale des réalités.” 

Colette Guillaumin26 

 

Le racisme en travail social prend différentes formes, il s’inscrit dans les politiques 

publiques (A) dans les discours collectifs, les dispositifs créés par les structures (B) et 

aussi, dans les relations interindividuelles (C).  

 

A. Au niveau des institutions nationales : politiques racistes 

Si ces constats sont le résultat d’une histoire qui sera abordée dans la partie suivante, 

il s’agit ici simplement de partager quelques éléments de politiques nationales qui 

participent au maintien ou au renforcement des discriminations, inégalités et 

violences racistes structurelles en 2024 en Belgique et en France. Le racisme 

institutionnel est bien documenté (1), visible non seulement dans la banalisation des 

discours publics d’incitation à la haine et de criminalisation (2), mais aussi dans des 

politiques inégalitaires (3). 

 

1. Les violences racistes sont documentées, et dénoncées de toutes parts 

Les institutions internationales dénoncent : La Commission Européenne contre le 

Racisme et l’Intolérance (ECRI) publie régulièrement des rapports sur chaque pays. 

Celui de 2019 sur la Belgique indique :  

- « Les relations des forces de l’ordre avec la population, notamment les personnes 

issues de l’immigration ou appartenant à des groupes minoritaires, continuent d’être 

compromises par des agissements, voire des pratiques, de nature raciste ou 

discriminatoire, notamment dans le cadre des contrôles d’identité. (…)  

- Les politiques d’intégration se concentrant sur l’acquisition de compétences 

spécifiques, notamment linguistiques, et la familiarisation avec la société d’accueil, 

                                                           
26 Guillaumin Colette, L'idéologie raciste : genèse et langage actuel, 1972 



11 
 

risquent de ne pas aboutir aux changements voulus si elles ne valorisent pas 

également la diversité culturelle au sein de l’ensemble de la population et ne 

cherchent pas à lutter contre les discriminations visant les migrants. (…)  

- Il demeure problématique pour les personnes en séjour irrégulier, victimes de délits, 

d’exercer leur droit de porter plainte dans un établissement de police sans courir le 

risque d’être arrêtées en vue du contrôle de l’immigration, ce qui représente une 

atteinte au principe de non criminalisation des victimes ».  

Celui de 2020 sur la France précise :  

- « L’accès des migrants aux droits en matière de santé, d’hébergement et d’emploi 

est parsemé d’obstacles d’ordre administratif, lesquels ont parfois été amplifiés par la 

dématérialisation des procédures. (…)  

- D’une manière générale, la mise à l’abri des personnes migrantes en situation de 

vulnérabilité comporte de graves insuffisances, notamment vis-à-vis des jeunes 

migrants dont la minorité est contestée. »  

Les organismes publics indépendants documentent les discriminations structurelles : 

Pour la Belgique, l’UNIA a reçu, en 2023, 6706 signalements de discriminations, parmi 

lesquels 35% portaient sur des critères raciaux, et 10% sur des critères religieux. Ces 

discriminations avaient lieu principalement au travail (35%) et dans l’accès aux biens 

et services publics et privés (21%).  

Pour la France, voici quelques extraits d’un rapport du Défenseur des droits27 :  

- « Lors de la recherche d’un emploi, les individus ayant un nom à consonance arabe 

doivent envoyer plus de 3 CV pour décrocher un entretien, pour seulement 2 pour un 

individu avec un nom à consonance hexagonale. 

- Lorsqu’elles sont candidates à la location d’un logement privé, les personnes ayant 

un nom à consonance arabe ou africaine ont respectivement 27% et 31% moins de 

chances d’obtenir un premier rendez-vous avec le propriétaire.  

- Les jeunes hommes perçus comme noirs et arabes de 18-25 ans sont particulièrement 

exposés aux contrôles de police, 80% d’entre eux déclarant avoir été contrôlé dans 

les cinq années précédant l’enquête (contre 16% pour le reste des enquêtés) ». 

Ces constats sont dressés depuis des décennies sans que de réelles politiques 

publiques de formation obligatoire de prévention des actes racistes des agents de 

police n’aient été mises en place.  

                                                           
27 Défenseur des droits, Discriminations et origines : l’urgence d’agir, 2020 



12 
 

La justice condamne : L’Etat français a été condamné à plusieurs reprises, notamment 

en 2016 par la Cour de cassation, pour les politiques racistes de contrôle au faciès. 

Dans cet arrêt, les juges notent que ces contrôles sont bien défendus par l’institution 

policière et le gouvernement, qui justifient ces contrôles ciblés par une lutte contre 

l’immigration irrégulière. En 2021, la cour d’appel de Paris a confirmé la condamnation 

pour faute lourde. Mais les violences ont continué28. « Les pouvoirs publics sont 

responsables d’une racialisation de la société qu’ils prétendent pourtant combattre. 

»29  

 

2. Les discours racistes des responsables politiques criminalisent les 

victimes 

Des discours racistes de nos responsables politiques … En décembre 2022, le Comité 

de l'ONU pour l'élimination de la discrimination raciale s'inquiète du « discours politique 

raciste tenu par des responsables politiques français à l'égard de certaines minorités ». 

On citera pour exemple Nicolas Sarkozy qui avait parlé d’un « français d’apparence 

musulman ». En Belgique, Conner Rousseau a été filmé disant, en s’adressant à des 

policiers : « Chaque putain de jour, il y a ces Roms ou autres Tziganes avec leur 

matelas. Faut taper. On ne peut pas déconner avec ces gars-là. (…) Je ne peux pas 

dégager toutes ces racailles basanées »30 

… créent un contexte favorable aux violences … En France, 15 000 infractions à 

caractère raciste (violences, menaces, injures ...) ont été enregistrées par les services 

de police et de gendarmerie en 2023. L'étude du service statistique ministériel de la 

sécurité intérieure comptabilise 8 500 crimes ou délits (+32% par rapport à 2022) et le 

ministère précise que : « Près de 800 000 personnes déclarent avoir été victimes d’une 

atteinte à caractère raciste en 2021. Seules 4% d’entre elles indiquent avoir porté 

formellement plainte auprès des services de sécurité. » 31 

 

                                                           
28 Olivier La Cour Grandmaison, Racismes d’état, états racistes : une brève histoire, 2024 
29 Diversité, un symbole et après ?, entretien de Caroline Trouillet avec Eric Fassin, Publié le 22 septembre 

2015 dans Afriscope 42  
30"Vraiment, ces Roms, il faut s'en débarrasser" : voici les propos racistes qu'aurait tenus Conner Rousseau, 

article d’Antoine Demanez, publié le 16 novembre 2023 sur La libre 
31 Info rapide Les atteintes à caractère raciste, xénophobe ou antireligieux en 2023, Service Statistique 

Ministériel De La Sécurité Intérieure n°34, mars 2024 



13 
 

… renforcent les inégalités…  

« Lors d'un pot de départ, j’entends une discussion en aparté entre mon chef de 

service et mon sous-directeur (fonction publique territoriale – pôle jeunesse d’une 

grande commune) au sujet du fait que bien sûr "toutes les femmes voilées sont 

soumises". Cette conversation survient dans un contexte ou des associations 

d'éducation populaire délégataires de mission de service public sont en 

renégociation de leurs contrats. Certaines d'entre elles auraient laissé faire des 

pratiques contraires au principe de laïcité de type prêt de salle pour des prières 

pendant la période de ramadan. »  

Cette réponse à mon questionnaire en ligne illustre très simplement comment la 

connivence des personnes décisionnaires sur des préjugés racistes impacte la 

répartition de l’argent public et la fermeture d’associations perçues comme trop 

« communautaires » 32.  

… allant jusqu’à criminaliser des associations de défense des droits humains : Cette 

tendance s’est affirmée lors de la dissolution du Collectif Contre l’Islamophobie en 

France. Dans le décret du 2 décembre 2020, l’association est présentée comme 

« ennemi de la République » parce qu’elle dénonce les abus collatéraux des mesures 

prises par l’Etat au nom de la lutte contre le terrorisme. « Elle doit être considérée 

comme participant à la légitimité des tels actes »(terrorisme). Le CCIF a dû déplacer 

son siège en Belgique. Non seulement l’Etat refuse de financer les associations qui 

défendent les droits des minorités, mais en plus elle les criminalise pour les dissoudre. 33 

 

3. Trois cas concrets de politiques racistes  

Un droit d’asile à plusieurs vitesses : Les demandeurs d’asile ukrainiens ont bénéficié 

d’un régime spécifique, à la fois sur le plan juridique (protection temporaire), mais aussi 

avec des financements fléchés, de l’hébergement dédié, des interprètes. Ils ont été 

traités comme une catégorie spécifique de demandeurs d’asile, plus favorablement 

que d’autres qui pourtant fuyaient également la guerre. Le journaliste Miguel Shema 

du Bondy Blog démontre dans son article Les réfugiés Ukrainiens, sauvés par la 

blanchité que les décisions politiques sont notamment motivées par des critères 

racistes.  

                                                           
32 Pour aller plus sur le sujet: David Grand, Caroline Martinez, Laetitia Overney Des associations étiquetées 

comme « communautaires »,  Compte-rendu d'une étude-action Dans Le Sociographe 2010/1 (n° 31) 
33 Marwan Muhammad, La question de l’islamophobie au sein de l’éducation nationale, in Entrer en 

pédagogie antiraciste, d’une lutte syndicale à des pratiques émancipatrice chez Shed 2024 



14 
 

Les enfants n’ont pas tous les mêmes droits à la protection : Dans plusieurs 

départements français, des appels à projets spécifiques apparaissent ces dernières 

années pour les mineur·es non accompagné·es, avec un prix de journée par mineur 

isolé étranger largement inférieur aux montants appliqués généralement pour les 

autres mineur·es placé·es sous la protection de l’Aide Sociale à l’Enfance34.  

Les gens du voyage, une catégorie administrative racialisante : En France, dans la 

continuité d’un statut créé en 1912 pour les « bohémiens » et « romanichels », la loi de 

1969 qui officialise le terme gens du voyage, impose de posséder un titre de 

circulation, à valider tous les trois mois, et limite le droit de vote, contribuant à leur 

marginalisation et à leur stigmatisation Des règles spécifiques s’appliquent à une 

population en fonction de critères racistes, et fabrique des inégalités35. La 

catégorisation est là pour légitimer la domination. C’est ce qu’explique Christine 

Delphy dans Classer, Dominer : « Ce qui fonde le pouvoir des Uns est, en premier lieu, 

la capacité de nommer les Autres. » 

Pour conclure cette partie, il est nécessaire de comprendre le rôle central de l’Etat 

dans la fabrication et la lutte contre le racisme. C’est lui qui définit par les lois, les 

institutions, les discours, qui fait partie ou pas de la société36. C’est l’Etat qui mène une 

politique internationale coloniale (par exemple, en ce moment la France réprime les 

indépendantistes kanaks qui s’opposent à une réforme électorale qui restreint leurs 

droits37, l’Agence Frontex refoule les exilé·es dans l’irrespect de leurs droits et au risque 

de leurs vies38…). C’est l’Etat encore qui crée et complexifie une législation 

discriminatoire vis-à-vis des étrangers, qui légalise un régime d’exception dans l’accès 

au séjour, au travail et aux droits civiques, renforçant le racisme et la précarité39. Or 

l’Etat c’est aussi nous, professionnel·les du secteur social.  Nous devons être capables 

                                                           
34 Chambre régionale des comptes Provence-Alpes-Côte d’Azur, conseil départemental des Bouches-

du-rhône Enquête sur la protection de l’enfance : les spécificités des mineurs non accompagnés 

Exercices 2013 et suivants, 3 novembre 2020 
35 Claire Cossée, Le statut “gens du voyage” comme institution de l’antitsiganisme en France    Dans 

Migrations Société 2016/1 (N° 163) 
36 A ce sujet, une amie m’a recommandée la lecture de Réjane Sénac qui explique comment l’Etat 

français a exclu celles et ceux qu’elles appellent les « non-frères » (les femmes et les personnes racisées) 

de la citoyenneté républicaine 
37 Communique de presse du Haut-Commissariat aux Droits de l’Homme des Nations Unies France : Les 

experts de l'ONU s'alarment de la situation du Peuple Autochtone Kanak dans le territoire non autonome 

de Nouvelle-Calédonie, 20 août 2024 
38 Migreurop, Frontex, 15 ans d’impunité : l’agence hors-la-loi doit disparaître ! 8 décembre 2020 
39 FASTI, Faut-il abroger le CESEDA ? mars 2020 



15 
 

d’appréhender le racisme dans sa complexité, car c’est à travers nos actions, que la 

solidarité nationale peut se déployer, ou se replier. 

 

B. Au niveau des organisations : cultures, usages et pratiques racistes 

Le racisme est parfois dit institutionnel parce qu’il s’inscrit dans des représentations 

collectives ancrées dans l’imaginaire colonial (1), se perpétue à travers des règles 

usages empreintes de biais plus ou moins conscients, et parfois sous couvert de 

manque de ressources, ou de normes administratives (2) ainsi que dans la répartition 

des rôles et des places dans les établissements sociaux (3).  

 

1. L’imaginaire colonial sert à justifier des inégalités structurelles  

L’inégal accès au logement social constitue un très bon exemple de racisme 

institutionnel. En effet, comme l’explique Sylvie Tissot, « Les discriminations à l’œuvre 

dans l’accès au logement social résultent d’abord d’un système qui fonctionne sur la 

base d’une sélection opaque au vu de critères immesurables comme la bonne 

gestion financière. Au-delà de cas avérés relevant d’une intention raciste claire, les 

discriminations trouvent leur origine dans des pratiques informelles, fonctionnant sur la 

base de représentations subjectives, et notamment de représentations racistes. 

L’enjeu est important. D’abord parce que le logement social, qui accueille 17,2% des 

ménages en France, constitue un levier décisif dans la mise en œuvre du droit au 

logement. Mais aussi parce que le secteur du logement social, étroitement lié à l’État, 

contribue aujourd’hui, à créer et à institutionnaliser des catégories selon l’origine. Bien 

loin de l’indifférence aux différences dont se prévaut le « modèle français 

d’intégration »40, les décisions basées sur des représentations racistes engendrent une 

ségrégation spatiale, avec certaines communes qui instaurent des critères d’accès 

aux logements sociaux qui les rendent peu accessibles aux personnes discriminées. 

Dans le secteur de l’insertion, on oriente plus souvent les personnes en fonction des 

besoins du marché que de leurs réelles compétences ou aspirations. « Ici, les 

assistantes sociales, dès qu’un étranger cherche du travail, jamais elles ne pensent à 

autre chose que du ménage ou pour les hommes, le bâtiment. Tout le monde ne peut 

                                                           
40

  Article extrait du Plein droit n° 68, avril 2006 « (Dé)loger les étrangers Logement social : une discrimination en 

douce » par Sylvie Tissot, Maîtresse de conférences en sciences politiques à l’Université Marc Bloch-Strasbourg II 



16 
 

pas accepter tout ! Est-ce qu’on peut penser des fois que les gens qui viennent 

d’autres pays peuvent avoir un niveau social élevé et une culture riche et un métier ? 

Ils ont aussi de la dignité. Pourquoi on ne propose que des métiers bas comme s’il n’y 

avait que ça qu’ils peuvent faire ? Je trouve qu’on dévalorise facilement les gens. Il y 

a ce complexe de supériorité : nous en occident on est les plus civilisés, tous les autres 

sont nuls. 41» (propos d’une usagère). En effet, les représentations racistes participent 

largement à justifier l’orientation des personnes les plus précaires, majoritairement 

racisées, vers les métiers les plus ingrats, et dans la même logique certaines 

associations dites du travail social poussent la logique d’exploitation jusqu’au bout et 

font elles-mêmes travailler les personnes sans titre de séjour qu’elles prétendent aider, 

sans même les rémunérer42.  

Dans les institutions en charge de l’accès aux droits sociaux, « les pratiques de contrôle 

algorithmique sont en pleine expansion au sein des administrations sociales : chaque 

allocataire se voit désormais attribuer un « score de suspicion ». Sans surprise, les plus 

précaires, parmi lesquels les personnes étrangères, sont le plus souvent ciblé·es et 

discriminé·es. Officiellement, il s’agit de « lutter contre la fraude ». En pratique, le 

contrôle numérique se déploie en toute opacité et institue une logique de police 

prédictive qu’il est plus que jamais nécessaire de contester »43.   

La dernière fois que je me suis rendue moi-même à France Travail en tant qu’usagère 

(l’équivalent de l’ONEM en Belgique), des affiches en français prévenaient les 

usager·es qu’iels n’étaient pas bienvenu·es s’iels ne parlaient pas français ou n’étaient 

pas accompagné·es d’interprètes.  

Ne pas financer l’interprétariat est un choix politique de l’institution. Nombre de 

structures le font, y compris celles dont le public est principalement étranger. En tant 

que professionnel·le, nous devons interroger les présupposés sur lesquels reposent les 

pratiques exercées au sein des institutions sociales. Mais nous aussi observer de près 

nos propres biais inconscients et les comportements qui en découlent.   

                                                           
41

 Les enfants de l’exil ? Etude auprès des familles en demande d’asile dans les centres d’accueil Sous les directions 

du Pr Marie Rose Moro et de Jacques Barou Octobre 2003  
42

  Article intitulé « Vies de Paris, une association d’aide aux sans-papiers condamnée pour «traite des êtres humains 

aggravée» par Gurvan Kristanadjaja publié dans le journal Libération le 10 juin 2022 à 16h58  

Et « Des communautés Emmaüs accusées de racisme et de traite d’êtres humains » par Bessma Sikouk le 24 juin 2024 

sur le site Rembobine.info / 
43

 La Quadrature du Net, « Le techno-contrôle des migrations » Une numérisation du contrôle social discriminatoire, 

Plein droit n° 140, mars 2024 



17 
 

2. Les discours d’altérisation créent des comportements racistes 

Un imaginaire empreint de représentations coloniales : Au fur et à mesure de mes 

expériences professionnelles, j’ai pu observer deux types de biais cognitifs pour faire 

face et expliquer (et en fin de compte dénier) des situations d’inégalités structurelles : 

d’une part, l’explication psychologisante (cf I.C.2) et d’autre part, l’explication 

culturaliste. Chahla Beski explique cette dernière dans un article intitulé L’altérité et le 

prêt-à-penser : approche sociologique de ce duo contradictoire44 : « Dans un 

contexte interculturel, on peut constater une tendance à expliquer les conflits de 

normes par un renvoi aux origines des personnes concernées. Cela renforce le risque 

de généralisation des situations et de catégorisation des publics selon les 

appartenances culturelles et cultuelles. Ainsi, on tend à percevoir les Africains, les 

Maghrébins, les Asiatiques ou les Musulmans, comme des individus interchangeables. 

Ce penchant à la généralisation peut d’ailleurs opérer en raison de la peur (plus ou 

moins consciente) de l’autre, tout comme elle peut venir d’une position de charité ou 

d’un sentiment de culpabilité. Dans tous les cas, le résultat en termes de 

communication est presque le même : on n’entre pas dans une communication avec 

l’autre, on se conduit envers lui à partir de nos propres représentations qui ne trouvent 

pas l’occasion d’être vérifiées ou infirmées par le dialogue. » Ces raccourcis sont très 

utiles pour éviter de se remettre en question, ne pas assumer ses responsabilités face 

au racisme ou même s’opposer à des revendications d’égalité, comme en témoigne 

l’expérience suivante. 

« En 2010, 4 Maisons de Jeunes issues de 4 communes différentes sont réunies pour un 

projet commun. Les responsables de ces MJ m'ont expliqué que l'absence de jeunes 

afrodescendants parmi leurs usagers était dû à leurs différences ("ils aiment bien rester 

entre eux", ils n'écoutent pas de rock mais du rap US", "ils ne s'intéressent pas aux 

activités que nous proposons"). Au final, livrés à eux-mêmes les jeunes Afros 

commettent des méfaits dans la rue attirant ainsi l'attention de la police. A partir de 

là, ces jeunes sont jugés comme plus violents et les éducateurs des MJ refusent de les 

encadrer. J'estime que c'est une discrimination structurelle qui remonte au moins à la 

formation des éducateurs qui ne sont pas sensibilisés à l'interculturalité et/ou à l'inter-

"racialité". Les autorités communales estiment que pour les jeunes blancs il y a les 

éducateurs et pour les jeunes Noirs il y a la police, et ne conditionnent pas l'attribution 

des budgets aux MJ à une prise en charge de tous les jeunes des quartiers, sans 

exception. De même, les directions des MJ ne voient pas le problème et ne diversifient 

pas les origines ethnico-culturelles de ces employés majoritairement blancs-belges et 

très rarement maghrébins-belges. Or, cela pose un problème au sujet des chances 

                                                           
44  Chahla Beski, L’altérité et le prêt-à-penser : approche sociologique de ce duo 

contradictoire, intervention le 12 juin 2012 à l’hôpital Avicenne de Bobigny  



18 
 

égales d'accès à un accompagnement extrascolaire de qualité. D'autant plus que 

les conséquences ont été très graves : 1 à 2 décès par an parmi ces jeunes Noirs, par 

manque d'encadrement.  

En 2011, j'ai organisé la réalisation d'un CD musical très engagé contre le racisme avec 

certains jeunes du quartier Matonge (Bruxelles). Le CPAS qui avait pourtant accepté 

de financer le projet a censuré la chanson sur Lumumba sous prétexte de laïcité et le 

surlendemain, des travailleurs sociaux culturels ont refusé de programmer le groupe 

dans leur théâtre. Ils nous ont expliqué que s'ils souhaitent avoir du rap, ils préfèrent 

inviter un américain. Selon eux, puisque ces jeunes sont majoritairement originaires 

d'Afrique centrale (RDCongo/Angola), ils devraient faire de la "musique du monde" 

ou de la rumba congolaise. Cette forme de racisme discriminatoire ne procède pas 

par péjoration mais par une valorisation exclusive ou disproportionné des cultures 

traditionnelles (ils veulent "la vraie Afrique"), je pense que la discrimination était aussi 

accentuée par le fait que ces travailleurs s'attendaient à des africains fraichement 

arrivés en Europe, pas à une seconde génération, nés en Belgique et ayant une 

hybridité culturelle.  

En 2017, j'ai rencontré environ une centaine de travailleurs sociaux belges afin de 

"mesurer" leur niveau de racisme envers les personnes Noires. L'un de mes plus grands 

constats est qu'ils ne connaissaient que très peu l'histoire et les réalités des 

afrodescendants et qu'il y avait une certaine homogénéité des stéréotypes et 

préjugés à leurs endroits. Malheureusement, dans leurs structures et lieux de travail 

respectifs, il n'y avait pas de personnes Noires embauchées et rien n'était prévu pour 

améliorer la situation. Bien que cela ne garantisse pas que les usagers afros soient bien 

traités, employer des afrodescendants compétents peut témoigner de l'effort de ces 

structures pour lutter contre le racisme systémique. J'étais assez déçue qu'ils ne s'en 

préoccupent pas, surtout les travailleurs sociaux qui ont majoritairement des afros 

comme usagers. C'est comme s'ils ne représentaient que leur gagne-pain, mais qu'ils 

ne peuvent pas se mélanger à eux. 45» (réponse au questionnaire en ligne) 

 

3. Les discriminations racistes sont monnaie courante  

A propos de la répartition des emplois et de la reconnaissance ou disqualification : 

« Le racisme n’épargne aucune sphère de la société y compris le champ du travail 

social. Si au sein de ce dernier les manifestations de condamnation du racisme sont 

de mise, certaines pratiques discriminatoires, jamais admises, existent bel et bien tel 

que le refus d’attribution de certaines formations, d’embauche ou de promotion 

professionnelle ou alors l’assignation à certains postes subalternes voire 

dévalorisés »46. Il existe une ségrégation raciste des emplois dans le secteur, où les 

postes de direction sont bien plus rarement occupés par des personnes racisées que 

                                                           
45 Pour aller plus loin Mireille-Tsheusi Robert, Racisme antiNoirs, entre méconnaissances et 

mépris, 2017  
46 Ahmed Lemligui, Histoire d'un racisme au long cours Quelques pistes pour un travailleur 

social Le Sociographe 2011/1 (n° 34) 



19 
 

les postes les moins qualifiés et rémunérés, avec même des métiers spécifiques 

comme adulte relais ou médiateur socio-culturel.  

Parmi les réponses à mon questionnaire, 5 sur 16 réponses en témoignent : 

- « Même si cela n'a jamais été fait de manière explicite, j'ai souvent constaté que lors de 

recrutements effectués dans une association où j'occupais un poste de cadre dirigeant 

certains CV n'étaient étrangement pas retenus par mon conseil d’administration...CV avec 

des noms à consonance "coloniale". »  

- « J'ai déjà été refusé pour un poste de travail à cause de ma couleur. » 

- « A l’entretien d’embauche, le directeur m’a dit : vous êtes antillaise, mais c’est super ça, 

vous allez nous faire des accras ! » 

- « Quand je suis arrivée au CPAS, il y avait une femme malienne qui était entrée comme 

secrétaire, je lui ai demandé pourquoi elle ne monte pas, alors qu’elle avait plein de diplômes. 

Elle a répondu : Ce n’est pas qu’un problème d’équivalence, ils ne veulent pas une personne 

noire à la direction. »  

- « Dès que j’ai commencé à interroger la pertinence de la demande de retirer son foulard à 

une jeune, la direction m’a dit qu’elle s’inquiétait de mes analyses trop "émotionnelles", pas 

assez "neutres", de faire "attention au militantisme" » J’ai moi-même été salariée d’une 

organisation dont le Conseil d’Administration souhaitait interdire le port du foulard à tous·tes 

ses employé·es, un·e autre réponse au questionnaire montre que cette pratique est loin d’être 

isolée : « Interdiction du port du voile dans l'institution sans connaitre la loi sur la laïcité qui dit le 

contraire. Discours culturaliste sur les phénomènes de "radicalisation". »  

Ce type de contexte autorise aussi les violences racistes entre collègues :  

« Propos tenus par la direction pour un collègue infirmier : "il est fainéant et lent parce qu'il est 

antillais". Propos tenus par une membre du CA : "les maghrébines cherchent toujours des 

histoires, il faut se méfier" ». (réponses au questionnaire en ligne)  

Les jeunes services civiques et étudiant·es que je forme rapportent souvent des faits qui 

relèvent du harcèlement à caractère discriminatoire : « En pleine réunion, une collègue fait 

des blagues sur mon poids, qu’on mange trop gras « chez vous », et sur ma couleur de peau 

en la comparant avec du chocolat, le tout devant la directrice qui ne dit rien ». « Le lundi matin 

j’arrive avec du henné sur les mains, une collègue me demande ce que c’est, je dis que j’ai 

fêté l’Aïd Mubarak avec ma famille, la directrice entend de loin et se déplace pour s’écrier : 

mais Lila tu es musulmane ? Il fallait me le dire … » (témoignages directs) 

Le secteur du travail social n’est pas en dehors du monde, il est lui aussi traversé par 

les discriminations et violences racistes au travail.   

 

 

 

 

 



20 
 

C. Au niveau des relations interindividuelles : propos et attitudes 

racistes 

Les micro agressions racistes sont des faits d’une grande banalité (1), l’aveuglement 

collectif invisibilise la gravité des conséquences (2) et les causes de leur perpétuation 

(3).  

1. Les situations racistes sont courantes et banalisées  

Lorsqu’on ne se rappelle plus de quel pays d’Afrique la personne est originaire, 

lorsqu’on ne fait pas l’effort de prononcer correctement un nom ou un prénom, 

lorsqu’on rappelle qu’on est en Belgique/France ici, lorsqu’un enfant est surnommé 

Kirikou par ses éducateurs parce qu’il est petit et noir, lorsqu’on présume qu’une 

personne n’a pas fait d’études parce qu’elle ne parle pas français, lorsqu’on incite à 

l’IVG avec insistance47, lorsqu’on signale à la protection de l’enfance sans autre 

élément que nos préjugés, lorsqu’on ne croit pas une personne qui nous parle du 

racisme vécu à l’hôpital, lorsqu’on félicite pour son niveau de français une personne 

qui le parle depuis toujours, lorsqu’on rit à une blague basée sur des stéréotypes 

racistes, lorsqu’on dit à un enfant « ce n’est pas à toi, pas touche, manouche », 

lorsqu’on oriente une femme racisée titulaire d’un master vers un poste de femme de 

ménage, lorsqu’on confond deux femmes entre elles parce qu’elles portent toutes 

deux un foulard, lorsqu’on organise une fête de noël au sein de l’institution et qu’on 

diabolise l’aïd, ignore yom kippour ou dipavali, lorsqu’on tutoie des usager·es racisé·es 

qui nous vouvoient, lorsqu’on interdit aux personnes de parler leur langue dans le 

collectif, lorsqu’on a moins d’empathie pour certains usager·es que pour d’autres48, 

lorsqu’on ne soutient pas des parents face à l’institution scolaire lorsque celle-ci 

oriente vers des sections technologiques sans prendre en compte les notes ni le projet 

du ou de la jeune, lorsqu’on infantilise un·e adulte en donnant des leçons de morale 

… La liste est infinie de propos et d’attitudes qui, peu importe la bonne ou mauvaise 

intention, rejouent factuellement un rapport de colonialité. Rejouer un rapport de 

colonialité signifie : reproduire et réactiver les rapports de pouvoir et structures sociales 

héritées de l’époque coloniale. Ces situations, bien qu’elles puissent également avoir 

des conséquences matérielles réelles, constituent la plupart du temps de formes de 

                                                           
47 Françoise Verges, Le ventre des femmes, 2021 
48 Réponse questionnaire : « Je n'ai pas été ni victime ni témoin mais je pourrais juste te dire que de 

manière sournoise que l'attention portée à une personne en situation difficile n'est pas la même »  



21 
 

violence symbolique49, qui s’exerce par le biais de représentations sociales, de 

normes. Cette violence s’intègre ainsi dans les structures sociales et est perçue comme 

naturelle. Elle s’inscrit néanmoins dans le continuum raciste, renforçant une culture qui 

banalise les violences les plus graves, blesse et culpabilise les victimes et exonère les 

agresseurs.  

 

2. Les biais cognitifs, peu importe l’intention, ont des conséquences 

graves 

Le déni du racisme ne produit pas seulement de la violence symbolique, il a aussi des 

conséquences matérielles sur l’empathie, le soutien ou la culpabilisation des victimes.  

La psychologisation des victimes de racisme :  

En réunion d’équipe d’une association où j’étais salariée, une éducatrice raconte la situation 

d’une femme noire, qui s’est retrouvée en garde à vue. Lors d’une vive dispute, son conjoint 

blanc a appelé la police et l’a accusée de lui avoir volé son argent. La psychologue blanche 

s’interroge : « qu’est ce qui la pousse à se mettre encore dans une telle situation ? » et de 

développer sur l’immaturité et le mauvais caractère de cette femme, qui ne se laisse pas faire 

par son mari, ni par les clients du service de l’aide à domicile où elle a dénoncé des agressions 

sexuelles. Dans cette situation d’inégalité de pouvoir manifeste, la professionnelle omet dans 

son analyse la situation administrative précaire de cette femme qui la rend d’autant plus 

vulnérable aux violences conjugales et au racisme de la police. Elle rend responsable de sa 

situation cette femme qui est en fait victime de multiples violences sexistes et racistes. Aveugle 

à ses privilèges blancs (elle n’appréhende pas l’expérience du racisme) et conditionnée par 

des représentations racistes (le stéréotype de la femme noire en colère), son manque 

d’empathie et le caractère erroné de son analyse va contribuer à ce que la structure ne 

mobilise pas les moyens humains et juridiques nécessaires pour pouvoir permettre à cette 

femme de faire valoir ses droits.  

La disqualification parentale50 : En réponse à mon questionnaire en ligne, parmi les 16 

réponses à la question « Avez-vous dans votre travail été témoin de propos, 

comportements, décisions, pratiques à caractère raciste ? » deux personnes 

différentes ont évoqué une suspicion généralisée à l’égard des compétences 

parentales des femmes noires : 

 « Oui, les travailleuses sociales portent facilement un jugement sur la maternité des 

femmes originaires de l'Afrique sub-saharienne. J'ai entendu dire que c'est mal de 

porter les enfants sur le dos, que c'est mal de manger accroupi sur le sol, qu'elles ne 

savent que faire des enfants.... Comme si les travailleuses sociales se sentaient le droit 

de dire comment faire et être mères aux femmes d'Afrique noire ».  

                                                           
49 Pierre Bourdieu, La domination masculine, 1998 
50 Pour aller plus loin sur cette dimension importante, vous pouvez lire Fatima Ouassak, La puissance des 

mères : pour un nouveau sujet révolutionnaire, 2020  



22 
 

Ce constat est partagé par Juliette Collet : « C’est cette mère à qui on demande 

pourquoi elle a besoin de lait, elle ne peut donc pas allaiter ? (…)  Cette autre mère, 

à qui on dit que quand même à deux ans son enfant il devrait être propre, pourquoi 

diable a-t-elle besoin de couches ? Ce serait bien de profiter du confinement pour 

que votre enfant soit propre madame. Mais allez, prenez les couches, nous sommes 

trop bons, mais oui, de rien, oui nous sommes très généreux, on le sait, allez merci au 

revoir madame. » i Ces représentations sont d’autant plus graves qu’elles aboutissent 

à des placements abusifs, dénoncés par de nombreuses associations51 

 

3. Le déni tient sa force de sa nécessité dans le maintien des privilèges 

Le confort de l’ignorance52 : Une étude de l’association Bepax montre que la majorité 

des personnes perçues comme blanches croit que le racisme est simplement une peur 

naturelle de l’inconnu, ou que la race n’existe pas, ou que c’est du passé, ou que 

c’est une question de malveillance, ou déclarent ne pas voir les couleurs. Ces 

croyances sont entretenues parce qu’elles permettent de ne pas faire face au fait 

que nous (ici les blanc·hes) bénéficions d’un système injuste, que nous sommes les 

gagnant·es d’un jeu truqué. Ces croyances permettent de ne pas remettre en cause 

l’organisation sociale injuste, de ne pas questionner sa propre responsabilité, de ne 

pas partager le pouvoir, au risque de reproduire, de manière plus ou moins 

consciente, des violences racistes.  

Mécanique du privilège blanc53 : Ce concept ne veut pas dire que les personnes à la 

peau blanche sont privilégiées par essence/nature. Des processus politiques de 

racialisation ont produit des groupes sociaux inscrits dans des rapports de pouvoir. En 

Belgique et en France, en 2024, les personnes perçues comme blanches selon leur 

nationalité, nom de famille, langue, religion, etc sont privilégiées sur de nombreux 

plans, notamment de l’emploi. Elles bénéficient aussi de privilèges sur le plan de la 

représentation politique et médiatique, du discours dominant (y compris scolaire) qui 

montrent dans l’histoire, la science, la littérature, le cinéma, des héros ou des figures 

d’identification blanches qui permettent de se considérer soi-même comme la 

                                                           
51 Dont l’AFrESHEB ASBL, je cite « Nous relevons aussi que ce sont très souvent des familles d’origine 

étrangère ou bien d’Outre-Mer qui se retrouvent souvent avec un signalement abusif, et donc victimes 

de double discrimination. » dans l’article à consulter ici : https://afresheb.com/tag/ase/ 
52 Nicolas Rousseau pour Bepax, être blanc·he, le confort de l’ignorance, 2019 
53 Estelle Depris, Mécanique du privilège blanc Comment l’identifier et le déjouer ? 2024 



23 
 

norme. Comme le résume Reni Eddo-Lodge, “le privilège blanc, c’est vivre sans les 

conséquences négatives du racisme. Sans la discrimination structurelle, sans la 

conscience que votre race est toujours et avant tout perçue comme un problème, 

sans avoir “moins de chances de réussir à cause de votre race”. C’est vivre sans ces 

regards insistants qui vous font savoir que vous n’êtes pas à votre place, sans 

déterminisme culturel, sans la mémoire de la violence subie par vos ancêtres en raison 

de leur couleur de peau, c’est ne pas vivre sa vie entière marginalisé·e et aliéné·e, ne 

pas être exclu·e du grand récit de l’humanité. En décrivant et définissant l’absence 

de tout cela, on rappelle aux Blancs que, pour nous autres, leur expérience n’est pas 

la norme.”54. Ce qui n’est pas sans déclencher des réactions défensives, comme l’écrit 

Juliette Collet : “Madame, si nous étions racistes, nous n’aurions pas choisi ce travail”, 

d’ailleurs, c’est “trop facile de dire que c’est du racisme”55.  

Pour conclure cette partie, un petit mot de Kamel Khettab, « Alors, tous les Don 

Quichotte du travail social, une première démarche s'impose : choisir son armure et 

ses objectifs pour défendre en tout premier lieu, les droits et le respect de tous. 

Néanmoins, il faudrait au préalable s'accorder peut-être à s'engager dans un 

authentique et sincère travail de décryptage et de reconnaissance des petites 

discriminations ordinaires qui polluent, l'air de rien, l'espace et les discours de notre 

propre champ »56 

 

                                                           
54 Reni Eddo Lodge, Le racisme est un problème de blanc, 2021 
55 Juliette Collet, Madame, si on était racistes, on n’aurait pas choisi ce travail, billet de blog Mediapart, 

11 avril 2023 
56 Kamel Khettab, Des travailleurs sociaux discriminants ? Ces petits riens du quotidien Dans Le 

Sociographe 2010/1 (n° 31) 



24 
 

 

  



25 
 

II / COMPRENDRE LE RACISME DANS SES DIFFERENTES 

DIMENSIONS  
 « Le racisme est la valorisation, généralisée et définitive,  

de différences réelles ou imaginaires,  

au profit de l'accusateur et au détriment de sa victime  

afin de justifier ses privilèges ou son agression57 ». 

 Albert Memmi 

Ces situations racistes ne sont pas le fait d’une incompréhension ou d’une 

malveillance pathologique, elles sont le résultat d’une histoire (A) et se perpétuent au 

service d’une répartition inégale du pouvoir et des richesses et donc du travail (B) et 

du confort matériel et psychologique de ceux qui en bénéficient (C).  

 

A. Un regard historique : le continuum colonial  

Connaître l’histoire des idées de « race » des derniers siècles est indispensable pour 

comprendre qu’il s’agit d’une construction sociale, de l’invention et la réinvention de 

discours à des fins d’exploitation (1). Ce point de départ permet d’observer la 

persistance et l’évolution de ces idées dans l’action sociale d’hier à aujourd’hui (2) et 

de voir le racisme dans les politiques sociales contemporaines (3).  

 

1. Le racisme est un outil de propagande coloniale58  

Au nom de Dieu : Le racisme s’inscrit dans une histoire longue de l’Europe59. Dès le 

16ème siècle, la politique coloniale esclavagiste est légitimée par l’église chrétienne et 

justifiée par des interprétations de la Bible (la malédiction de Canaan). En 1550 en 

Espagne, la Controverse de Valladolid vise à décider s’il existe un droit de conquête 

pour convertir et mettre en esclavage les populations indigènes. L’argumentation 

porte déjà sur leur nature, à savoir s’ils sont des humains dotés d’une âme, si leur nature 

justifie d’en faire des serviteurs. Les intérêts économiques priment et le Code noir est 

promulgué en mars 1685 par Louis XIV, fournissant un cadre légal à l'esclavage en 

France.  

                                                           
57 Albert Memmi, Le Racisme. Description, définition, traitement, 1982 
58 Jean Meyer, Jean Tarrade, Annie Rey-Goldzeiguer, et Jacques Thobie, Histoire de la France coloniale, 

2016 
59 Voir la ligne du temps sur la page racisme de l’Unia.be et la vidéo Histoire du racisme de la chaîne 

youtube Histoires crépues du génial Seumboy Vrainom : 



26 
 

 

Au nom de la science : Au 18ème, alors que s’affirment les principes d’égalité et de 

droits humains, il faut trouver de nouveaux arguments pour justifier le maintien du 

système de violence et d’exploitation esclavagiste. C’est ainsi que se développe le 

racisme dit scientifique à l’image du tristement célèbre Essai sur l'inégalité des races 

humaines de Gobineau paru en 1853 et visant à établir des preuves de l'existence et 

la hiérarchisation de races. Les zoos humains, comme lors de l’exposition universelle 

en 1931, visent à convaincre la population européenne de l’altérité fondamentale des 

populations colonisées, permettant de justifier pendant plus de 400 ans la déportation 

et la mise en esclavage de 15 millions de personnes. L’idéologie ainsi développée 

participe grandement à l’avènement d’Hitler et sa politique génocidaire.  

Au nom du progrès : Jules Ferry, dont plus 642 écoles portent le nom en France, utilise 

l’argumentaire de la mission civilisatrice, lorsqu’il déclare en 1885 à l’Assemblée 

Nationale « Il faut dire ouvertement qu’en effet les races supérieures ont un droit vis-à-

vis des races inférieures, parce qu’il y a un devoir pour elles. Elles ont le devoir de 

civiliser les races inférieures... ». Au même moment s’impose le Code de l’indigénat qui 

vise à maintenir les populations colonisées, appelées indigènes, dans un statut 

juridique inférieur à celui des citoyens français de métropole60.  

Au nom de la culture : Suite à la défaite du nazisme, et face aux résistances des 

peuples colonisés, le processus de décolonisation est enclenché, les guerres 

d’indépendance sont victorieuses (au prix de millions de morts). Invalidée 

scientifiquement, la race est abolie. Le racisme est progressivement condamné 

moralement, puis pénalement. Les discours s’adaptent et prennent désormais la 

forme de racisme culturel. Les thèmes centraux sont la lutte contre l’immigration - dont 

une des expressions les plus polémiques est la peur du « grand remplacement », et 

depuis 2003 l’islamophobie - qualifiée par certains de « choc des civilisations ». 

 

 

                                                           
60 Ce régime autorise des sanctions collectives, des déportations d’habitants ou encore des pratiques de 

violences que la loi n’interdit pas, sans possibilité pour les colonisés de se défendre ou d’avoir recours à 

des procédures d’appels. 



27 
 

 

2. Les idées coloniales persistent dans les politiques sociales 

L’action sociale coloniale… : Les missionnaires religieux puis des fonctionnaires de 

l’éducation et de la santé étaient envoyées pour « civiliser » les populations, soit 

imposer des modes de vie européennes, avec le paternalisme dépeint dans le poème 

de Rudyard Kipling, le fardeau de l’homme blanc. Il s’agissait de participer à montrer 

« la voie du progrès » aux indigènes, et ainsi de les surveiller. Les ministères en charge 

des actions sociales contribuaient à cette propagande en mettant en avant les 

« bienfaits de la colonisation ». De fait, ces politiques étaient fréquemment appliquées 

de manière à maintenir une hiérarchie raciale et à favoriser les intérêts des colons 

européens. En aidant, soignant, instruisant, l’action sociale coloniale participait 

activement à la justification idéologique du système colonial : pourvoir les indigènes 

en services sociaux permet à la puissance coloniale d’étendre sa tutelle en occultant 

l’oppression économique, politique, sociale et culturelle.  

… au service du contrôle des populations : C’est ce que montre Armelle Mabon dans 

son travail de recherche61 à partir des documents officiels d’époque : les services 

sociaux sont acceptés seulement s’ils ne menacent pas le projet colonial « l’action 

sociale non contrôlée présente le danger de transformer potentiellement le statut 

assigné aux populations colonisées. (…) les administrateurs coloniaux s’appuient sur 

un argumentaire précis : le noir ne peut bénéficier de cette action à cause des risques 

qu’un trop grand rapprochement entre noirs et blancs, porteurs de la civilisation ferait 

courir à l’ordre colonial ». L’argumentaire utilisé pour défendre l’inégalité est le 

suivant : « Imprégnée de conceptions collectivistes qui prédisposent à une solidarité 

sociale innée, la population locale aurait donc moins sollicité la puissance 

colonisatrice afin d’améliorer ses conditions de vie ». Les arguments culturels sont ici 

déjà invoqués pour justifier une inégalité de droits. Le discours utilisé bien souvent pour 

justifier le contrôle était que les populations colonisées étaient arriérées, archaïques, 

rétrogrades et que la mission était de les éduquer. 

 

                                                           
61 Armelle Mabon, L'action sociale coloniale. L'exemple de l'Afrique française du Front Populaire à la 

veille des indépendances, 2001 



28 
 

3. L’altérisation sert encore à justifier des inégalités de traitement 

L’association Service Social Familial Nord-Africain (SSFNA) a été créée en 1951 en 

France. Pour justifier son existence et le bienfait de ses missions spécifiques, 

l’association fabrique un narratif qui représente les Algériens et leurs besoins à travers 

des stéréotypes : les expressions « comportements brutaux, ignorance des femmes, 

immobilisme traditionnel … » sont présentes dans leurs rapports d’activités.  

L’association se propose de les adapter « au mode de vie moderne » en 

instrumentalisant également la cause des femmes, et renforçant les stéréotypes du 

maghrébin misogyne et violent. Faïza Guélamine explique combien il est important de 

prendre conscience que le discours est formé dans des relations sociales coloniales 

– les situations ne sont jamais rapportées à l’ordre social, politique et économique 

imposé par l’ordre colonial mais à une essence, une nature. Ainsi, « la dissimulation 

des facteurs politiques et historiques de la construction des représentations racistes est 

la condition sine qua non des rapports sociaux racistes de l’ordre colonial. » Cette 

phrase de Faïza Guélamine est très importante pour comprendre combien les cadres 

politiques et sociaux sont les dispositifs qui créent les groupes sociaux, par l’expérience 

commune qui leur est donnée à vivre, tout en portant un discours qui naturalise 

l’altérité fabriquée par ces mêmes dispositifs.  

Le BUMIDOM, ou Bureau pour le développement des migrations dans les 

départements d'outre-mer, était un organisme français créé en 1963 et dissous en 

1982. Il avait pour mission d'encourager la migration des habitant·es de la Martinique, 

de la Guadeloupe, de la Guyane et de La Réunion vers Paris, pour répondre aux 

besoins de main-d'œuvre de la métropole. Cette initiative se présentait aux 

populations locales comme une opportunité économique et sociale. Pourtant le vécu 

des personnes est plutôt celui du déracinement, avec des conditions d’accueil très 

difficiles. Beaucoup se sont retrouvé·es dans des emplois sous-qualifiés, malgré leurs 

compétences. Iels ont été logé·es dans des quartiers défavorisés, et ont vécu le 

racisme et la marginalisation malgré leur nationalité française62. Les départements 

d’outre-mer ont été privés, prélevés de leurs forces vives, et les « volontaires » ont servi 

de main d’œuvre bon marché. Leurs enfants subissent encore le racisme aujourd’hui. 

 

                                                           
62 Sylvain Pattieu, Un traitement spécifique des migrations d’outre-mer : le BUMIDOM (1963-1982) et ses 

ambiguïtés, Dans Politix 2016/4 (n° 116) 



29 
 

Dans cette même logique de déplacement, l'affaire des "Enfants de la Creuse" 

concerne le transfert forcé de plus de 2 000 enfants réunionnais vers la France 

métropolitaine entre 1962 et 1984. Ce programme a été orchestré avec la Direction 

Départementale des Affaires Sanitaires et Sociales, avec la complicité de Michel 

Debré, alors député de La Réunion. Le transfert visait à repeupler les zones rurales de 

la France métropolitaine, qui faisaient face à un déclin démographique. Les enfants, 

majoritairement noirs, pupilles de l’Etat mais aussi issus de familles pauvres ou 

considérées comme maltraitantes, étaient envoyé·es dans des foyers ou des familles 

d’accueil pour combler le manque de population dans ces régions. Beaucoup ont 

été victimes de racisme, maltraité·es et/ou utilisé·es comme main d’œuvre gratuite 

dans des fermes. Cette séparation et éloignement brutal de leurs familles, milieux et 

cultures d’origine a entrainé de profonds traumatismes. Le manque de consentement 

éclairé et la manipulation des signatures des parents analphabètes soulignent les 

aspects coercitifs et discriminatoires de cette politique. L'affaire a longtemps été 

ignorée, mais elle a finalement été reconnue par l'État français, qui a admis sa 

responsabilité morale. Une résolution parlementaire a été adoptée pour établir les faits 

et reconnaître les préjudices subis par les victimes63. Cette affaire n’est pas sans 

rappeler les politiques racistes de placement d’enfants autochtones au Canada et 

en Australie, d’enfants roms en Suisse, ou le placement de certains enfants métis 

perçus comme une menace à l’ordre colonial, imposé par la Belgique entre 1959 et 

1962 au Congo, Rwanda, Burundi, mais aussi certains systèmes d’adoption 

internationale toujours en vigueur64.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
63 Gilles Gauvin, L’affaire des enfants de la Creuse, Entre abus de mémoire et nécessité de l’histoire, Dans 

20 & 21. Revue d'histoire 2019/3 (N° 143) 
64 Joohee Bourgain, L’adoption internationale, mythes et réalités, 2023 



30 
 

B. Un regard sociologique : le rapport social de race  

La notion de rapport social de domination est un concept utile pour percevoir la 

mécanique du racisme, ses dimensions matérielles (1) et idéelles (2). 

 

1. Le racisme est une division de la société à des fins économiques 

Issu de la sociologie critique, le concept de rapport social a été produit pour décrire 

au sein d’une société une tension, un rapport de force, historiquement construit entre 

deux groupes ayant des intérêts divergents, et donc conflictuels, autour de la division 

du travail de production et/ou de reproduction. Les deux groupes ou « classes » 

occupent des positions sociales hiérarchisées (l’un est dominant, l’autre dominé), ce 

qui participe à l’organisation de la société65. Ainsi on n’est pas blanc·he ou racisé·e 

en fonction de sa couleur de peau, mais en fonction de sa place dans les processus 

de racialisation. Cette place peut être contextuelle et complexe. Les rapports sociaux 

structurent l'ordre social, nos façons de penser et de vivre, d’être en relation les un·es 

avec les autres.  

Les trois dimensions de la domination matérielle : Selon Danièle Kergoat66, un rapport 

social est caractérisé par le fait qu’il y ait exploitation (un groupe tire profit du travail 

de l’autre groupe), domination (un groupe exerce son pouvoir sur l’autre) et 

oppression (violences d’un groupe sur l’autre). Si on applique cette grille de lecture à 

la société contemporaine, le racisme c’est donc l’ensemble des lois, mécanismes et 

idées qui :  

- maintiennent certaines personnes dans les métiers les moins rémunérés et considérés, 

(exemples : le fait que les postes de fonctionnaires soient réservés aux nationaux, les 

politiques restrictives de l’immigration qui conditionnent l’accès aux droits au séjour et 

au travail, la non-reconnaissance des diplômes passés hors UE, l’interdiction du port 

du foulard à l’école qui exclue des jeunes filles musulmanes de l’accès à l’éducation 

et stigmatise leur groupe social) – C’est l’exploitation. 

-  restreignent leurs droits politiques, empêchent d’accéder à la vie politique, et plus 

encore à des positions de pouvoir (inexistence du droit de vote pour les étrangèr·es, 

                                                           
65 Jessy Cormont, Rapports sociaux, in Saïd Bouamama, Jessy Cormont & Yvont Fotia, Dictionnaire des 

dominations de sexe, de « race », de classe, 2012 
66 Danièle Kergoat, Se battre, disent-elles, 2012 



31 
 

déchéance de nationalité, entrave à la justice et intimidation dans le cas de violences 

policières racistes67 ) – C’est la domination.  

- exercent des violences physiques et psychiques (harcèlement en ligne des 

député·es racisé·es, enfermement dans des centres de rétention administratives pour 

motif d’irrégularité de séjour, expulsions, crimes racistes de la police) – C’est 

l’oppression68. 

 

2. Le racisme est instrument du langage pour invisibiliser les injustices 

Des choses et des mots : Chacun de ces rapports a donc une dimension matérielle 

(qui est élu ? Qui travaille pour qui ?  Qui a le droit d’aller où ? « Qui meurt à la fin ? 69» 

…) et idéelle (le discours, les récits, les images, qui participent à défendre ou détruire 

le statu quo). Colette Guillaumin explique que les idées naissent pour justifier les 

inégalités et non le contraire. Si on change juste les idées, de nouveaux discours vont 

apparaitre pour continuer à justifier les mêmes inégalités. Pour lutter contre un rapport 

de domination, il ne s’agit donc pas seulement de faire évoluer les mentalités, mais 

de s’attaquer à la structure matérielle70 : la répartition du pouvoir, des richesses, des 

rôles … Par exemple, comme mentionné précédemment, pour justifier l’esclavage 

puis l’exploitation des populations colonisées puis la discrimination des descendant·es 

de ces populations, on a d’abord utilisé l’argumentaire religieux, puis scientifique (on 

parle alors de naturalisation des rapports sociaux), puis désormais l’argumentaire 

culturel. Affirmer que tous les êtres naissent libres et égaux en droits n’assure pas 

l’égalité de fait.  

Le savoir légitime : « Toute connaissance est le produit d’une situation historique, 

qu’elle le sache ou non »71 L’épistémologie féministe enseigne qu’aucun savoir n’est 

neutre, objectif. Au contraire tout savoir est situé, il s’inscrit dans un contexte politique 

et est produit par des personnes qui ont des places sociales avec des intérêts liés à 

ces places. Les discriminations vécues à l’université par les personnes racisées, 

notamment celles qui travaillent sur le racisme72, montrent qu’il existe aussi un rapport 

de force autour du savoir légitime, et que la place de production du savoir (qui est 

                                                           
67 Assa Traore, Lettre à Adama, 2020 
68 Elsa Dorlin, Sexe, race, classe, pour une épistémologie de la domination, 2009 
69 Expression qui m’a marquée d’un slam de Joëlle Sambi Nzeba, une penseuse et artiste incontournable  
70 Maira Abreu, Jules Falquet, Dominique Fougeyrollas-Schwebel, Camille Noûs, Colette Guillaumin, 

Penser la race et le sexe, hier et aujourd’hui, Cahiers du genre, 2020 
71 Christine Delphy, L'ennemi principal, 1999 
72 Maboula Soumahoro, Le triangle et l’hexagone, 2020 



32 
 

considéré comme expert ? Qui entend-on à la télé, à la radio ? Qui écrit les 

programmes scolaires ?) est une place de pouvoir. La bataille se joue notamment 

dans le champ historique, à propos de la mémoire, mais aussi dans les sciences 

humaines enseignées aux travailleur·euses sociaux. Parlera-t-on de Pierre Bourdieu et 

de la violence symbolique, de Frantz Fanon et de la psychiatrie coloniale ? Lira-t-on 

des ouvrages d’expert·es ayant fait elleux-mêmes l’expérience du racisme et/ou des 

services sociaux ? Dans le travail social, beaucoup de savoirs sont partagés et 

élaborés par les professionnel·les sur les populations ciblées par les dispositifs. Les 

politiques sont rarement élaborées avec les personnes concernées au service 

desquelles elles prétendent être mises en place.  

 

C. Un regard psychologique : la figure du sauveur blanc73 

La question qui se pose ici est celle de notre immobilisme et de notre silence face aux 

différentes formes et dimensions du racisme décrites précédemment. Il s’agit de 

comprendre notre complicité de fait pour pouvoir proposer les réponses appropriées. 

Je ne suis ni légitime ni capable de développer sur les freins spécifiques à un 

positionnement explicitement antiraciste de la part des personnes racisées, si ce n’est 

à rappeler la dureté des représailles auxquelles elles s’exposent. De la part des 

personnes blanches, si l’ignorance et l’indifférence sont construites, à quels besoins 

répondent-elles pour être ainsi entretenues ? Qu’est ce qui nous empêche de réagir 

aux blagues des collègues, aux stéréotypes dans les rapports d’activité, aux nouvelles 

lois qui restreignent les droits des personnes que nous accompagnons ? Loin de 

prétendre avoir les réponses, étant moi-même souvent en difficulté pour m’opposer 

au racisme, quelques hypothèses peuvent être émises : un bénéfice en terme 

d’image (1) et un moyen d’éviter la culpabilité (2). 

 

 

 

 

                                                           
73 La figure du sauveur blanc est au racisme ce que celle du prince charmant est au sexisme : un thème 

récurrent qui façonne nos imaginaires au service du maintien de la domination 



33 
 

1. Le déni du racisme bénéficie à l’image de ceux qui ne le subissent pas 

Se donner une image de bonté : En faisant comme si le racisme était un phénomène 

inévitable, on peut se faire passer pour un héros charitable, glorifier son image. Les 

images de sauveur héritées tout droit de la culture coloniale sont encore très présentes 

dans la communication des structures du social et de l’humanitaire. Estelle Depris 

dépeint l’histoire des tirelires des missions : des organisations missionnaires protestantes 

ont diffusé des tirelires représentant des enfants noirs en position de prière qui hochait 

la tête comme un merci quand on mettait une pièce. Cet outil de récolte de fonds 

est surtout de la propagande coloniale. Il traine toujours dans nos greniers, l’idéologie 

de mission civilisatrice de l’occident n’a pas encore été vraiment déconstruite25.   

Se présenter comme expert : Jérémie Piolat crée la notion de sudalisme (sur inspiration 

de l’orientalisme d’Edward Saïd) pour désigner « la disposition à énoncer les 

populations « des Suds » à travers leurs manques présupposés, et au nom d’une 

expertise que l’on (les euro-descendants) aurait des Suds, de leurs manques, retards 

et de notre capacité à les pallier. ». « Cela peut permettre, de ne pas se choquer outre 

mesure du vécu politique traumatique des migrants et de leurs descendants ; du fait 

qu’ils soient assujettis à des sous-places (auxquelles nous participons à les préparer par 

les programmes d’intégration et d’insertion) ; de pratiquer une distribution raciale de 

l’emploi. »74 Une travailleuse sociale commente : « Il nous permet de tenir dans la 

durée, de se raconter collectivement, presque inconsciemment, qu’on mérite notre 

place. Peu importe que l’on ait de la peine pour ces personnes, la vision réductrice et 

misérabiliste du sud nous empêche de questionner le rôle que nous jouons dans cet 

état du monde. »75 

Défendre sa place : Certain·es professionnel·les peuvent avoir intériorisé aveuglément 

les discours dominants, et parfois même renforcer l’asymétrie des relations, 

simplement pour légitimer leur place, plus confortable. Plusieurs facteurs peuvent 

expliquer ce phénomène : la croyance en un système méritocratique où la réussite 

dépend uniquement de la volonté individuelle (« si on veut on peut »), l'intériorisation 

de la violence subie et sa banalisation, un désir de revanche sociale, ou encore le 

                                                           
74 Jérémie Piolat, Sudalisme, l’imaginaire qui nourrit le racisme, 2023 
75 Juliette Collet, A propos de “Sudalisme” de Jérémie Piolat et de mes expériences associatives, billet de 

blog Mediapart, 22 août 2023 



34 
 

besoin de se rassurer en constatant la position inférieure d'autres individus sur l'échelle 

sociale. 

   

2. Le déni du racisme permet de bénéficier des privilèges sans culpabilité 

Continuer à bénéficier de la solidarité blanche : Le terme de solidarité blanche 

nomme un implicite souvent présent dans la construction des Etat-nations et de 

l’Union Européenne : l’implicite d’une unité culturelle construite sur un récit commun 

(un mélange de christianisme et d’impérialisme ?). Or, il est difficile de se désolidariser 

d’un implicite. Aussi, « la solidarité blanche est l’accord tacite entre les blanc·hes de 

protéger l’avantage blanc et de ne pas causer de malaise racial à une autre 

personne (ou l’Etat ?) blanche en la confrontant lorsqu’elle dit ou fait quelque chose 

de problématique » 9. Comme le racisme est une question sensible, relever un fait de 

racisme est souvent vécu comme une attaque morale, une remise en question 

complète de soi ou de son organisation. Les risques d’être déconsidéré·e et de ne 

plus être bienvenu·e au sein d’une équipe sont réels, et les travailleur·euses sociaux 

ont besoin de leur travail. La connivence confère au contraire des avantages en 

termes de sentiment d’appartenance au groupe dominant. 

Eviter la culpabilité : Deux chercheurs à l’Institut de psychodynamique du travail, 

Fabien Lemozy et Stéphane Le Lay, ont étudié l’expérience de la précarité et ses liens 

avec la santé mentale en menant une enquête auprès des agentes de Pôle emploi. 

D’après eux, leurs remarques dévalorisantes relèvent de « stratégies de défense par la 

péjoration » : « C’est une construction psychique qui vise à déshumaniser les gens 

reçus pour masquer la souffrance de ne pas pouvoir s’en occuper de manière 

convenable, voire de les maltraiter. Le racisme peut se retrouver dans ces conduites, 

puisqu’il mobilise l’imaginaire social »76. Le racisme persiste chez des personnes qui 

n’ont pas de projet idéologique de suprématie blanche, simplement parce qu’il 

permet d’échapper à la culpabilité de participer aux discriminations, inégalités et 

violences institutionnalisées. « Il faut ajouter que l’efficacité du racisme réside dans sa 

rhétorique : les racisés minoritaires seraient responsables de l’exclusion qu’ils 

subissent. » Cela permet ainsi d’éviter de faire face à ses propres responsabilités 

individuelles et collectives, et de ne pas renoncer aux « avantages » qui vont avec 

                                                           
76 Selim Derkaoui, À la CAF, le racisme au quotidien : « On méprise les pauvres, mais avec un nom 

étranger, c’est pire, 3 janvier 2024 sur Mediapart 



35 
 

l’acceptation du système raciste (ne pas perdre son travail, continuer de bénéficier 

du ménage fait par une entreprise qui fait travailler des personnes sans droits, exercer 

un petit pouvoir, se sentir supérieur·e, se rassurer sur sa propre situation …)  

L’idée de cette étude est de prendre conscience individuellement et de nous 

permettre collectivement d’ouvrir les yeux et surtout les oreilles pour entendre d’autres 

récits. Comme pour le sexisme, cessons d’observer les bonnes ou mauvaises 

intentions, commençons à porter notre attention sur les conséquences.  

  



36 
 

III / MESURER LE POIDS DES CONSEQUENCES   
 

« Mais extérioriser la colère, 

 la transformer en action au service de notre vision et de notre futur,  

est un acte de clarification qui nous libère et nous donne de la force,  

car c’est par ce processus douloureux de mise en pratique  

que nous identifions qui sont les allié·es avec lesquelles nous avons de sérieuses divergences, 

et qui sont nos véritables ennemi·es ». 

Audre Lorde 

Le revers de ce choix de l’impassibilité face au racisme est l’incommensurable coût 

pour les personnes qui vivent les violences au quotidien (A), le prix de l’illusion pour les 

travailleur·euses sociaux blanc·hes (B) et le maintien d’un statu quo injuste et 

intenable pour la société toute entière (C). Nous esquisserons les premières pistes 

d’action pour ne pas sombrer dans l’impuissance.  

 

A. Pour les usager·es et travailleur·euses racisé·es : le trauma racial  

Une fois éclairé·es de la compréhension de la mécanique raciste, l’étape suivante est 

la plus difficile : ouvrir les yeux sur l’omniprésence du racisme, y compris sous ses formes 

les moins grossières (1), et sur la gravité de ses conséquences (2).  

 

1. Les violences racistes sont omniprésentes  

L’injustice : Faut-il repréciser que le racisme n’est pas un phénomène marginal ou 

anecdotique ? D’après un sondage en France en 2022, neuf personnes noires sur dix, 

en France métropolitaine, disent être victimes de discrimination raciale dans leur vie 

de tous les jours, 91% précisément, d'après le dernier baromètre du Conseil 

représentatif des associations noires. A la question « dans quels espaces … ? », elles 

répondent à 41% dans les espaces publics (la rue, les transports en commun …), au 

travail (31%), dans les magasins, les commerces (21%), dans les gares, aéroports, aux 

frontières (18%), dans leurs loisirs (12%) dans leur quartier (12%) dans leur famille (10%)77. 

« A l’échelle individuelle, la discrimination se traduit par une « perte de bien-être » et « 

une perte de chance », autrement dit par des efforts décuplés pour trouver un emploi 

ou un logement, des difficultés d’accès aux carrières et aux lieux de vie choisis, des 

temps de transport plus longs, des résultats scolaires moins bons, des sentiments de 

colère, de perte de confiance en soi ou de découragement, et une altération 

                                                           
77

 Ipsos, Enquête sur la perception et le vécu des discriminations à l’encontre des personnes noires, CRAN, 

Décembre 2022 



37 
 

éventuelle de la santé mentale et physique26. » Parfois les gens pensent longtemps 

qu’iels finiront par être accepté·es s’iels font assez d’efforts : des cheveux lissés, une 

langue soutenue et sans accent, un diplôme et un emploi reconnus. Mais ce n’est 

jamais assez bien. Comme le montrent les statistiques, l’exclusion et la disqualification 

sont sans fin. Les violences ont une fonction de maintien des inégalités, le coût 

économique et social est significatif.  

L’accumulation des « micro agressions », y compris dans le secteur social : Comme le 

relatent Rachid Bathoum et Marie-Fidèle Dusingize, deux chercheurs subsidiés par la 

Région Wallonne4 : « Nous assistons à une totale libération de la parole raciste. Un 

discours décomplexé émerge et assigne les personnes racisé.es à des positions 

invalidantes. Iels sont le corps visible et invisible de ce qui ne va pas, de ce qui pose 

problème, de ce qu’il faut redresser, contrôler, exiger de lui d’être dans la norme et 

de remettre sur le ‘’droit chemin’’. Le racisme ne se limite pas aux actes visibles, 

violents et intentionnels réprimés par la loi, il est aussi subtil et non explicite et prend 

la forme de micro-agressions. Elles sont constantes, elles représentent une charge de 

stress accompagnée d’un cumul des agressions. Ce « racisme ordinaire », est vécu au 

jour le jour par les personnes racisées. Ce racisme relève du discours et de pratiques 

banales (…) Cependant, lorsqu'elles sont continuellement réitérées, elles finissent par 

fonctionner comme une discrimination systématique et par briser des vies ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

 

 

2. Ces violences ont un coût qu’il est indispensable de reconnaître  

Les conséquences psychologiques : L’expérience du racisme, peut induire 

l’intériorisation des stéréotypes, des comportements de sur-adaptation pour ne pas 

confirmer ces stéréotypes, une anxiété chronique, une dépression ou un état de stress 

post traumatique. C’est ce qu’explique de manière détaillée Yaotcha D’Almeida78 

citant Robert Carter : “Le traumatisme racial est défini comme une réaction 

traumatique à une accumulation d'expériences négatives liées au racisme. (…) Le 

traumatisme racial fait référence aux éléments de danger liés à une expérience réelle 

ou perçue de discrimination raciale. Il s'agit notamment de menaces de préjudice ou 

de blessure, d’événements humiliants et honteux, ou d’avoir été témoin de 

dommages faits à l’encontre d’autres en raison d'un racisme réel ou perçu”. 

L’hypervigilance qui se développe pour prévenir de nouvelles violences (le « care 

négatif » d’Elsa Dorlin79) est d’autant plus épuisant qu’il est incompris. Le déni sociétal 

est comparable au tabou des violences sexuelles, en ce qu’il culpabilise la victime 

pour protéger l’impunité des agresseurs. Lorsque personne n’écoute, lorsque 

personne ne nous croit, on peut douter de sa propre perception, et « devenir fou ».  

La charge raciale : Cette expression de Maboula Soumahoro désigne le fardeau 

permanent que constitue la « tâche épuisante d’expliquer, de traduire, de rendre 

intelligibles les situations violentes, discriminantes ou racistes, tout en ne dérangeant 

pas le groupe dominant et en ne l’embarrassant pas de sa subalternité ». Pour les 

opprimé·es (qui ne le sont pas par nature mais du fait du contexte historique, social, 

politique), un chemin possible est de partager son expérience avec d’autres qui en 

vivent de similaires pour décrypter les pièges, transformer la honte en colère et en 

revendications politiques. Pour les oppresseur·es, la première étape est d’écouter, 

faute de quoi nous resterons nous-même inféodés à un système de pensée qui certes 

nous avantage mais nous aliène aussi.  

                                                           
78 Yaotcha D’Almeida, Impact des microagressions et de la discrimination raciale sur la santé 

mentale des personnes racisées : L'exemple de femmes noires en France, 2022 
79 Elsa Dorlin, Se défendre, 2019 



39 
 

La « roue de la domination raciale » : Cet outil de Mireille-Tsheusi Robert, publié dans 

l’ouvrage collectif Being imposed upon pour penser les différentes dimensions du 

racisme, et leurs conséquences. L’article parle également des stratégies et constitue 

un remarquable répertoire d’outils d’autodéfense.  

 

 

3. Ces violences ne sont pas prises en compte dans l’accompagnement  

Les victimes doivent être écoutées et soutenues, comme l’indique Naïma Charkaoui 

dans son livre80, préfacé par le commissaire flamand aux droits de l’enfant qui 

comprend à la lecture que « pendant longtemps nous n’avons pas pris au sérieux 

l’impact du racisme » : « rien n’est prévu pour les victimes du racisme ». Elle détaille la 

honte, la culpabilité, sans parler du traumatisme collectif. Le traumatisme collectif est 

d’une part historique, au sens de la mémoire des violences perpétrées, d’autre part 

vicariant, résultant de l’exposition répétées aux situations vécues par les proches, et 

plus généralement par les personnes écoutées, soutenues) et il peut se réactiver à 

chaque situation de mépris, mais aussi à l’écoute du racisme banalisé dans les 

                                                           
80 Naïma Charkaoui, Le racisme, une histoire de blessures et de résilience, 2021 



40 
 

médias81. L’autrice parle de la stratégie du caméléon, induite par le mythe 

méritocratique qui laisse croire qu’une adaptation suffisante permettrait d’échapper 

au racisme. Or le déni collectif de l’existence du racisme conduit les individus à 

intérioriser la responsabilité de la discrimination subie, les persuadant qu’iels ne sont 

pas assez ceci ou cela. En écoutant les consultations de la psychiatre Fatma Bouvet 

de la Maisonneuve dans le podcast "Je me suis fait la guerre", ou comment être un 

"bon arabe", on peut entendre toutes les stratégies d’adaptation pour se protéger des 

violences : « Je suis allée très loin dans ma volonté d’assimilation. Je me suis perdue, 

en fait, à force d’essayer de ressembler à je ne sais même pas comment appeler ça… 

à "l’arabe parfaite" ». La journaliste Seada Nourhussen complète : « je me demande 

parfois comment c’est de ne pas se sentir obligée de sourire à des étrangers pour leur 

faire savoir que vous êtes inoffensif et fiable, même si vous ne faites que passer à côté 

d’eux ». Les deux chercheurs poursuivent : « Les effets liés au racisme peuvent perdurer 

longtemps après les expériences subies, s’inscrire de manière insidieuse dans le 

rapport aux autres et influencer les générations qui suivent. Nous sommes 

actuellement face à « une crise de santé publique ».  

 

B. Pour les professionnel·les, surtout blanc·hes : la gêne des œillères  

Les conséquences pour toutes celles et ceux qui travaillent dans ce secteur, s’iels 

n’intègrent pas dans leur pratique une compréhension des rapports sociaux de sexe, 

de classe et en l’occurrence de race, sont à la fois le leurre (1), l’anxiété (2) et 

l’absurdité (3).  

 

1. Le déni du racisme aveugle sur le rôle du travail social dans sa 

perpétuation 

L’illusion d’innocence : Se raconter que le secteur du travail social est au-dessus des 

représentations racistes qui traversent l’ensemble de la société. Ne pas regarder en 

face le fait que ce sont les mêmes institutions qui financent nos postes et qui renforcent 

le racisme par les lois de contrôle de l’immigration, de lutte contre le 

communautarisme, le séparatisme, le terrorisme, qui imposent un discours où la 

migration ou la différence culturelle (la race sociale ?) des usager·es est vue comme 

                                                           
81 Media Animation asbl pour la RTBF, Racisme, médias et société, janvier 2021 



41 
 

un défaut à corriger. On se réjouit d’avoir facilité la régularisation d’une personne, et 

tant mieux pour elle, mais je m’interroge sur le sens que cela a, de chercher les 

interstices par où passer sans jamais regarder l’entièreté du barrage ? Ne risquons-

nous pas, en fait, de finir par en faire partie ? Par exemple : le CPAS de Ganshoren, a 

refusé à une femme portant un foulard l'accès à un emploi via le dispositif de l'article 

60, entraînant la perte de son revenu d'intégration. La femme, bénéficiaire de la 

protection subsidiaire, souhaitait accepter un poste de technicienne de surface dans 

une maison de repos, mais le CPAS exigeait qu'elle travaille sans foulard, invoquant le 

principe de neutralité. Le tribunal du travail a jugé que cette exigence constituait une 

discrimination fondée sur la religion, rejetant les arguments du CPAS concernant la 

neutralité, la vulnérabilité des résidents, et les règles d'hygiène. Le juge a affirmé que 

le CPAS ne pouvait pas justifier une telle restriction par les préjugés des usager·es, ni 

décider de la légitimité d'une pratique religieuse.82  

Au service de l’ordre établi : Par contraste, je trouve éclairante la lucidité d’une 

travailleuse sociale racisée, qui a accepté ma demande d’entretien : 

 « Le problème des assistants sociaux c’est qu’ils sont débordés, ce n’est pas gratifiant, 

donc s’ils peuvent renvoyer leur mal être sur quelqu’un, ils vont le faire sur des 

personnes qui ont l’air éloignées d’eux. Le burnout des assistants sociaux est grave, au 

global ils font au mieux mais ça déborde. Dans une société capitaliste comme ici, ce 

sont des ouvriers sociaux. Ils ne savent même pas qu’ils sont là pour calmer les gens à 

ne pas revendiquer leurs droits. Qu’ils se réveillent et leur disent de foutre le feu. Moi 

récemment j’ai réfléchi au sens de mon métier, mon rôle ce n’est pas d’aider les gens, 

je représente le CPAS, je n’ai pas de clé à donner, en vrai on me paye pour que je 

calme leur colère ».   

Lors d’un autre entretien une autre expression fait écho, celle d’ « agent de 

pacification ». 

 

2. Le déni du racisme génère du stress et des mécanismes de défense 

L’anxiété raciale83 : Estelle Depris explique que « la suprématie blanche fait du mal à 

toutes les personnes, indépendamment de leur race sociale : elle oppresse les 

personnes racisées mais force aussi les personnes blanches à adhérer à ce système, 

provoquant ainsi un conflit interne de honte et de culpabilité face à l’inaction que 

l’on attend d’elles » 18. Jana Vinsky appelle « anxiété raciale » ce malaise qui pousse 

souvent les travailleurs sociaux blancs à se mettre sur la défensive ou à éviter les 

                                                           
82

 Unia.be, Un CPAS ne peut pas se baser sur les préjugés des usagers pour limiter des droits humains, 25 Juin 2020 
83 Jana Vinsky, L’éléphant dans la pièce : Aborder l’anxiété raciale des travailleurs sociaux blancs du 

bien-être de l’enfance, 2018 



42 
 

conversations sur le racisme, comme une peur d’être démasqué·e. Cette réactivité 

provient de la peur d'être perçus comme racistes, d'une perte de contrôle sur leur 

image de "bonne personne", et de l'inconfort lié à la remise en question de leur 

complicité avec le racisme systémique.  Les discussions sur le racisme peuvent être 

également stressantes pour les travailleur·euses sociaux racisé·es, qui risquent d’être 

pris·es à témoin. Il arrive qu’on leur demande de parler au nom de communautés 

qu’iels ne connaissent parfois même pas, d’être la caution d’une décision litigieuse, 

sans que l’espace de la discussion sur le racisme ne soit réellement ouvert.  

 

3. Le déni du racisme limite notre empathie, il abrutit 

Même si la comparaison a bien des limites, le Portrait du Colonisateur d’Albert Memmi 

est une source de réflexion infinie : « Lorsque le colonisateur affirme, dans son langage, 

que le colonisé est un débile, il suggère par-là que cette déficience appelle la 

protection. D’où, sans rire – je l’ai entendu souvent – la notion de protectorat. […] 

Lorsque le colonisateur ajoute, pour ne pas verser dans la sollicitude, que le colonisé 

est un arriéré pervers, aux instincts mauvais, voleur, un peu sadique, il légitime ainsi sa 

police et sa juste sévérité. […] Il faut bien se défendre contre les dangereuses sottises 

d’un irresponsable ; et aussi, souci méritoire, le défendre contre lui-même ! »84 Albert 

Memmi décrit le colon comme une personne qui, indépendamment de ses intentions, 

occupe une position de privilège intrinsèquement usurpée, entraînant un sentiment 

d'illégitimité et un conflit intérieur entre la défense de ses intérêts personnels et la 

culpabilité en raison de leur complicité dans le système colonial.  

Si on se replace dans le contexte contemporain, la prise en considération du racisme 

est à la fois inconfortable et véritablement nécessaire. L’absence de prise en compte 

a aussi un coût, pour chacune des parties. Prenons cette situation pour exemple : un· 

usagèr·e nous parle du traitement défavorable et raciste que lui fait vivre son 

employeur. Nous avons alors plusieurs réactions possibles. Nous pouvons choisir de 

l’écouter, la·e croire, et l’accompagner s’iel le souhaite dans des démarches pour 

faire valoir ses droits, ce qui sera difficile parce que cela nous obligera à du travail 

supplémentaire, peut être à nous remettre en question sur nos pratiques précédentes, 

peut être prendre des risques, écrire un témoignage, engager la responsabilité de la 

                                                           
84 Albert Memmi, Portrait du colonisé… précédé du Portrait du colonisateur, 1957 



43 
 

structure. Si nous n’en avons pas le courage, et c’est ce qui arrive le plus souvent, nous 

pouvons lui dire qu’iel a peut-être mal compris, qu’iel ferait mieux d’oublier parce 

qu’iel a besoin de ce travail pour obtenir son renouvellement de titre de séjour et 

continuer tranquillement(?) notre journée. Ce luxe de pouvoir dénier, ce « privilège de 

l’ignorance85 » nous rend idiot·es et induit un monde absurde. Pour tenir, devrions-nous 

alors nous duper nous-même, travailler à limiter notre empathie, et ainsi notre 

humanité ?  

Pour finir, si lutter contre le racisme en soi, en équipe, au sein des organisations et 

institutions sera coûteux, ce qu’il y a à gagner est infiniment plus grand. En utilisant 

notre écoute, notre intelligence et notre empathie, nous éviterons de rajouter une 

couche de déni et de culpabilisation au racisme déjà vécu par les personnes que 

nous accompagnons. Nous pourrons résister contre les rôles de contrôle que les 

gardiens de l’ordre social souhaitent nous voir jouer. Nous redonnerons du sens au 

travail social en luttant avec les usager·es des services pour la défense de leurs droits, 

en nous interrogeant collectivement sur la société dans laquelle nous aspirons à vivre. 

Nos relations avec les personnes du groupe social dominé seront plus équilibrées, 

justes, réciproques. Nous nous politiserons et nous émanciperons ensemble.  

 

C. Pour la société toute entière : le maintien des inégalités et 

violences 

Au niveau collectif, lorsque le discours dominant ne représente que les expériences et 

intérêts majoritaires, la société s’appauvrit intellectuellement (1) et la liberté 

d’expression est menacée (2) pour maintenir des situations d’exploitation (3).  

1. La répression des minorités appauvrit intellectuellement la société 

Dans une conférence intitulée Le danger d’un récit unique, Chimamanda Ngozie 

Adichie montre comment la domination culturelle de l’Occident l’a empêchée en 

tant qu’enfant nigériane d’imaginer qu’un personnage noir puisse exister dans la 

littérature. En partant étudier aux Etats-Unis, elle subit le récit unique de sa colocataire 

sur l’Afrique (le seul sentiment possible était la pitié, il n’y avait aucune possibilité pour 

un rapport égalitaire). Elle comprend que si elle avait grandi aux Etats-Unis elle aurait 

aussi des représentations stéréotypées de ce continent. Elle se surprend elle-même lors 

                                                           
85 Charles Mills, Solène Brun, Claire Cosquer. L’ignorance blanche. 2022 



44 
 

d’un voyage au Mexique à avoir intériorisé les préjugés véhiculés par les médias états-

uniens sur les Mexicain·es.  Elle s’interroge : et si avant d’aller au Mexique elle avait 

aussi regardé les médias mexicains ? Les récits peuvent être utilisés pour déposséder, 

ils peuvent aussi restaurer les dignités et nous permettre d’appréhender les réalités 

avec plus de vérité et d’équilibre.  

2. Le maintien d’un statu quo injuste aboutit au contrôle de la pensée 

Lors d’un colloque86 intitulé Lutter contre le racisme en France et en Europe, organisé 

à l’Assemblée nationale française, Doudou Diène, rapporteur spécial de l’ONU sur les 

formes contemporaines de racisme, explique dans un discours très inspirant que : « Si 

le racisme existe partout, c’est en Europe qu’il a été théorisé, conceptualisé et 

appliqué d’une manière extrêmement profonde intellectuellement et en utilisant des 

moyens militaires, économiques et sociaux. Nous sommes dans un moment de 

naissance : l’Europe est en train d’accoucher d’une identité multiculturelle. C’est cet 

accouchement qui fait que l’Europe chrétienne blanche se réveille. Avec dans sa 

propre société le produit de son histoire. Les partis qui ont mis le racisme au cœur de 

leur agenda politique sont aux portes du pouvoir, parce que l’identité européenne 

telle qu’elle a été construite pendant des siècles pour se légitimer et dominer est 

profondément remise en question. Pierre Bourdieu dit que le dominateur est toujours 

dominé par sa domination. Le combat des minorités a lentement et profondément 

transformé la société et les constructions de légitimation. Ce contexte néolibéral 

s’accompagne d’une surveillance d’une extrême sophistication, y compris le contrôle 

de la pensée à l’école, de la production de la pensée à l’université, de la diffusion de 

la pensée par les médias et les arts87, pour les aligner sur les intérêts du marché. La 

principale victime est l’érosion du pluralisme, qui est une base de la démocratie. Les 

dominateurs se sont perdus et arrivent à un moment où ils ont fini par croire à des 

concepts toxiques qu’ils ont inventés eux-mêmes pour justifier leur domination : grand 

remplacement, séparatisme, communautarisme, wokisme. »  

 

 

                                                           
86 PERSPECTIVES | Carte blanche de Doudou Diène sur la chaîne youtube de la députée Danièle Obono 

87  Et comme le dénonce le rapport 2023 d’Amnesty International sur la France, nombreuses atteintes au droit de 

réunion par l’interdiction de manifestation en mémoire à Adama Traoré, en solidarité avec la Palestine … 



45 
 

3. L’Etat au service du capitalisme maintient les inégalités par la force 

Une société d’exploitation :  

 « Le capitalisme (incarné par les intérêts des dirigeants/actionnaires des entreprises) 

a besoin de personnes minorisé·es comme main-d’œuvre bon marché. Dans une 

société où le gouvernement privilégie les intérêts des grandes entreprises, le travail 

social n’a plus vraiment pour mission d’aider les gens mais plutôt d’empêcher que ça 

déborde (le fameux couvercle de la cocotte-minute). Et comme les racisé·es sont en 

majorité les plus précaires, celleux qui ont le moins d'opportunités de faire sauter le 

couvercle, ça ne gêne pas s'iels sont maltraité.es, de toutes façons iels ne peuvent 

pas se révolter. » (propos d’une collègue travailleuse sociale) 

Une société mortifère : La violence exercée par la police et l’armée avec nos impôts 

et en notre nom nous déshumanise. Les processus de bouc-émissarisation ont pour 

fonction de détourner notre attention des grandes entreprises et fortunes qui utilisent 

l’argent public et les biens communs à leur propre enrichissement88. Diviser le peuple 

pour mieux régner. Houria Bouteldja dans son ouvrage Beaufs et Barbares, le pari du 

nous89 fait une proposition inscrite dans la tradition de l’amour révolutionnaire : Les 

organisations politiques n’ont pas encore souhaité regarder l’histoire coloniale en 

face, les classes populaires ont largement perdu la vision internationaliste, la majorité 

est indifférente à la continuité des violences impérialistes. Alors, l’espoir ne se situe-t-il 

pas du côté de l’alliance entre les groupes sociaux co-victimes des oppressions 

systémiques entretenues par le capitalisme et l’Etat qui se fait son complice 

notamment à travers la police ? Cette vision stratégique a le mérite de ne pas céder 

au sentiment d’impuissance et de nous offrir de nouvelles perspectives.  

En résumé :  

  

                                                           
88 Michel Wievorka, La France raciste, in Outsiders, 1985. 
89 Houria Bouteldja, Beaufs et barbares, le pari du nous, 2023 

 

 



46 
 

IV / INTEGRER UNE DEMARCHE ANTIRACISTE EN 

TRAVAIL SOCIAL  
« Dans une société raciste,  

il ne suffit pas d’être non-raciste,  

nous devons être antiraciste. » 

Angela Davis 

Comme les formes et dimensions du racisme, les stratégies et résistances sont multiples 

et doivent s’adapter aux situations et contextes. Nous verrons ce que chacun·e peut 

faire individuellement (A) et collectivement (B) pour avancer pas à pas vers une 

transformation de la société en profondeur (C).  

 

A. Individuellement : se former et se positionner 

Si vous êtes vous-même victimes de violences racistes au travail, voici quelques pistes 

d'actions : lire le très pratique Survivre au taf de Marie Da Sylva et le très poétique 

Rester barbare de Louisa Yousfi, vous rapprocher d’une organisation syndicale, en 

parler à vos proches, à des collègues alliés, à la médecine du travail, à l’inspection du 

travail, à une association antiraciste, au Défenseur des droits/à l’UNIA… En tous cas 

ne pas rester seul·e et prendre soin de vous (ne pas hésiter à partir si cela affecte votre 

santé).  

Si vous ne subissez pas le racisme, il est nécessaire de vous outiller pour apprendre à 

le voir et l’entendre, afin d’être en capacité de prendre en compte cette expérience 

structurante dans la vie des personnes que vous accompagnez.  

 

1. Déconstruire les idées qui empêchent de reconnaître le racisme 

Reconnaître notre conditionnement raciste : Comme le dit si bien Pierre Bourdieu, 

« Nous naissons déterminés et nous avons une petite chance de finir libres. Ceux qui 

invoquent à tout va la liberté, le sujet, la personne, etc… enferment les agents sociaux 

dans l’illusion de la liberté, qui est une des voies à travers lesquelles s’exerce le 

déterminisme (…) On peut devenir un petit peu sujet ; à condition, entre autres choses, 

de se réapproprier la connaissance des déterminismes »90. Se former, lire, entendre 

                                                           
90

 France culture, Le sociologue et l'historien cinq entretiens radiophoniques entre Pierre Bourdieu et Roger Chartier, 

diffusés sur France Culture en 1988 dans le cadre de l'émission "À voix nue" 



47 
 

d’autres récits est un chemin d’émancipation. Voir plus large pour prendre des 

décisions plus éclairées avec une meilleure compréhension du contexte, une relation 

moins biaisée et plus libres avec les personnes. Ahmed Lemligui écrit :« Les travailleurs 

sociaux doivent prendre conscience de leurs propres schémas de pensée, ils doivent 

interroger certaines de leurs approches psychologisantes ou exclusivement 

culturalistes qui, parfois, portent un regard réducteur sur des populations dont les 

difficultés trouvent leurs origines ailleurs. Ils doivent prendre conscience que ces 

explications les induisent en erreurs, occultent la complexité des réalités sociales et 

contribuent à maintenir les inégalités » 3. Il s’agit d’apprendre à se situer socialement, 

de comprendre ce qui en soi est le résultat de sa place dans les rapports sociaux, de 

son histoire. Il s’agit d’observer ses propres réflexes de pensée et de pratique pour se 

libérer de ses propres conditionnements et pouvoir rencontrer l’autre personne en 

étant à la fois le plus dégagé·e possible de ses représentations, et en même temps le 

plus conscient·e des expériences de racisme à laquelle elle est potentiellement 

exposée. C’est un processus exigeant qui demande une remise en question et une 

vigilance de tous les instants, parce que le racisme est partout. Les erreurs (qu’il est 

indispensable de reconnaitre sans se justifier) sont l’occasion d’apprendre. 

Reconnaître le racisme en soi nous donne la liberté de faire taire la pensée qui nous 

traverse. Ce qui ne peut avoir lieu sans écouter l’expérience de celleux qui vivent 

l’oppression raciale. Vous pouvez commencer par écouter le podcast Kiffe ta race, 

Sans blanc de rien, ou Les enfants du bruit et de l’odeur.  

Reconnaître pour agir :  

- Reconnaitre ma propre ignorance, mes biais cognitifs et la nécessité d’apprendre, 

à propos et de la part des personnes racisées et/ou qui vivent d’autres formes de 

racismes. 

- Reconnaitre ses erreurs et ne pas les laisser m’empêcher de mieux faire, accepter 

l’inconfort du processus d’apprentissage. 

- Reconnaître mes propres privilèges, et les endroits où le racisme peut me bénéficier. 

- Reconnaître les causes historiques et socio-économiques du racisme. 

- Reconnaître que le présent est toujours affecté par cette histoire. 

- Reconnaitre comme le racisme agit sur ma/nos pratiques professionnelles, discerner 

comment il impacte la relation avec les usager·es. 

- Reconnaître les conséquences des « microagressions ». 



48 
 

- Reconnaitre que le racisme est un problème systémique, et qu’en tant que 

représentant.e de l’institution j’ai un rôle à jouer, qui peut en aggraver ou alléger les 

conséquences, en perpétuer ou fragiliser les fondements. 

- Reconnaitre les situations racistes et s’y opposer manifestement. 

- Partager le pouvoir avec celleux qui sont marginalisé·es. 

- Proposer, demander, exiger des politiques de prévention antiraciste : des 

formations91 pour toute l’équipe, créer des protocoles, chartes, plans d’action pour 

faire face au racisme de manière transversale, proposer des partenariats sincères et 

égalitaires avec des associations de personnes concernées par les questions qui nous 

occupent.92 

 

2. Faire face aux situations racistes  

Soutenir les victimes de racisme : « Il s’agit de reconnaitre l’existence et les incidences 

du racisme et ainsi rompre avec la chape de silence qui pèsent sur ces réalités. La 

peur de faire des vagues ou de ne pas être cru, la difficulté à établir des preuves, la 

crainte des représailles sont autant d’éléments qui dissuadent plus d’une victime »3. 

Afin de dépasser ces obstacles, il est de notre responsabilité de connaître et faire 

connaître les lois, dispositifs et procédures à suivre. Nous devons apporter un soutien 

psychosocial et une aide à la constitution de recours. C’est le moyen que nous avons 

en tant que travailleurs·euses sociaux de faire respecter les droits des usager·es.  

Les lois, institutions et associations étant différentes en Belgique et en France, je 

n’alourdirai pas le texte à les présenter ici, mais cette dimension d’outillage me parait 

fondamentale. En effet, les bonnes intentions ne suffisent pas, il faut aussi se former 

non seulement à reconnaître le racisme, mais aussi à proposer une écoute adaptée, 

avec la même rigueur que face à des violences sexistes :  

- se positionner clairement face au racisme, pour que les personnes sachent si elles 

peuvent vous faire confiance ou pas, 

- proposer un cadre sécurisant, garantir la confidentialité, s’engager à ne rien faire 

sans l’accord de la personne (sauf si sa vie est en danger),  

- prendre le temps d’écouter sans mettre en doute, sans culpabiliser, reconnaître la 

légitimité de cette parole,  

                                                           
91 Avec Fémïya, Bepax, Elan interculturel par exemple 
92 Cette longue liste est largement Inspirée de Jo Chrona, Becoming anti-racist in Canada : a journey, 

from Wayih Wah Indigenous pedagogies : an act for reconciliation and anti racist education, 2022  



49 
 

- manifester son empathie et sa solidarité sans faire porter à la personne la charge 

de ses propres émotions, 

- prendre l’histoire au sérieux, rendre la responsabilité de leurs actes aux 

agresseur·euses (« ce n’est pas normal. Iels n’ont pas le droit de faire ça »),  

- donner le nom des infractions (par exemple : « ce que vous me racontez s’appelle 

une discrimination raciste, c’est interdit et puni par la loi »), si vous n’êtes pas 

informé·e donnez une orientation précise vers une structure spécialisée, 

- reconnaître la singularité de l’expérience de la personne tout en rappelant aussi le 

caractère systémique de ces violences, 

- ne pas imposer votre stratégie de sécurité, écouter les demandes et les besoins de 

la personne, 

- prendre soin, interroger l’état du moral, s’il y a des manifestations d’anxiété, 

insomnie ou autres manifestations du trauma, faire le lien avec les violences, 

proposer une prise en charge adaptée (et formée sur le racisme), 

- si possible, proposer des orientations vers des organisations où les personnes 

pourront parler du racisme, si possible en non mixité, dans des espaces collectifs où il 

est possible de créer de la solidarité avec des personnes qui vivent des expériences 

similaires. 

Les démarches juridiques peuvent être lourdes, difficiles, surtout lorsque nous n’en 

avons pas encore l’habitude. C’est notre devoir éthique d’accompagner et soutenir 

les victimes dans ces démarches pour faire reconnaître l’injustice de ces situations. Et 

même si les personnes ne souhaitent pas s’engager dans ces démarches, même si 

ces démarches n’aboutissent jamais, il est primordial que la violence soit entendue et 

reconnue comme telle par une personne de confiance. En effet, « la reconnaissance 

sociale du racisme et de son impact peut (…) être un instrument puissant, qui apporte 

un changement concret dans bien des vies » 41. 

Apprendre à réagir en cas d’agression : Le théâtre forum est pour moi la meilleure 

école pour s’entrainer à intervenir en tant que témoin : confronter directement la·e 

collègue qui touche les cheveux de quelqu’un·e, filmer lors qu’on voit les forces de 

l’ordre inquiéter quelqu’un·e, tout simplement demander à la personne victime 

comment elle va, de quoi elle a besoin, lui proposer d’être témoin, l’informer de ses 

droits lorsqu’elle nous décrit les faits, demander de l’aide à un tiers quand on ne sait 

pas comment faire. En prenant toujours soin de ne pas agir sans le consentement de 



50 
 

la personne ni à sa place, de ne pas retomber dans le travers du sauveur. C’est sa vie, 

c’est elle qui va devoir faire face aux conséquences. 

Même lorsqu’il n’y a pas de victimes directes, il est indispensable d’être capable 

d’identifier, à travers les récits des personnes rencontrées, les discours des partenaires, 

les réponses des institutions, les situations de discrimination indirecte, les règles et 

fonctionnements qui ont pour conséquence un traitement défavorable.  

  

3. Résister aux injonctions à la discrimination/ au contrôle  

Dans une association où j’étais salariée, qui accueillait principalement des familles 

roms roumaines et bulgares, la Mairie qui finançait largement la structure demandait 

régulièrement à la direction notre soutien pour « humaniser » des expulsions 

(destruction des bidonvilles à coups de tractopelles à 6h du matin) par exemple aller 

informer les personnes à l’oral, faire des listes des personnes les plus vulnérables pour 

les héberger temporairement. Nos liens avec les personnes étaient ainsi utilisés à des 

fins non pas sociales mais pour rassurer les électeurs racistes du quartier. Sur le moment 

j’ai juste refusé de participer. Il me disait que ce serait pire si on n’y allait pas. C’est un 

argument commun. J’ai dû démissionner. Aujourd’hui je me dis que nous aurions pu 

en discuter avec les personnes du bidonville, élaborer des stratégies avec eux et peut 

être d’autres associations du quartier, créer un rapport de force, poser des conditions, 

exiger des logements durables…  

Une responsabilité citoyenne et professionnelle : Michel Wievorka résume dans Travail 

social, racisme et lutte contre les discriminations93 : « Souvent les travailleurs sociaux 

sont en première ligne, ils constatent les discriminations, la ségrégation, c’est leur rôle 

de refuser le racisme, d’aider ceux qui sont victimes mais ils doivent aussi lutter contre 

les conditions favorables au racisme ». Il existe bien d’autres exemples, et la 

transformation sociale passe par la création d’espaces où partager les expériences 

de discriminations et de solidarités, s’échanger des expériences et des outils, juridiques 

et politiques, pour résister aux petites et grandes injustices auxquelles nous sommes 

entraîné·es à participer.   

 

 

                                                           
93

 Sur la chaine Youtube de Hors Champ Vidéo, extrait de Travail social, racisme et lutte contre les discriminations 3 

DVD, 2007 

 



51 
 

B. Collectivement : s’organiser et formaliser 

Une démarche antiraciste collective passe par la formation (1) la formalisation (2) et 

l’utilisation des outils juridiques à notre disposition (3)  

1. Se former, faire former son équipe, transformer la formation 

Enrichir les grilles de lecture : La formation initiale mais également continue des 

professionnel·les est un enjeu central. Nous devrions apprendre à conscientiser les 

mécanismes sociaux qui produisent et reproduisent discriminations, inégalités et 

violences, et nos rôles dans leur perpétuation. Malheureusement, au lieu de cela les 

formations initiales sont majoritairement orientées vers la psychologie, voir la 

psychanalyse, et très peu vers la sociologie, l’histoire, le droit. Ce déséquilibre entraîne 

bien souvent un regard plutôt porté sur les « troubles du comportement » (tout ce qui 

n’apparait pas comme normal au professionnel·le), avec un vocabulaire 

pathologisant, sans prendre assez en compte la réalité matérielle. Ce choix du 

contenu des cursus nous rend plus respectueux des fonctionnements institutionnels, 

tellement concentrés que nous sommes sur l’analyse psychologique des parcours de 

vie que nous en oublions d’observer les conditions de vie imposées par les dispositifs, 

règles, lois, normes et structures sociales. Cette posture est problématique parce 

qu’elle culpabilise les victimes des violences qu’iels subissent, renforçant leur 

souffrance et empêchant leur émancipation.  

Décoloniser l’interculturel : Dans les rares écoles où les étudiant·es ont la chance 

d’avoir accès à une approche interculturelle, la plupart d’entre elles n’abordent 

malheureusement pas la question des rapports de pouvoir entre les personnes et entre 

les cultures. Comme le résume Faïza Guélamine, « appréhender les comportements 

des immigrés (ndlr : ou perçus comme tels) et en particulier ceux qui posent problème 

en les imputant ipso facto à une source culturelle ou à une distorsion pathologique 

dans le processus identitaire, sans contextualiser les phénomènes observés ou 

chercher à faire apparaitre la situation relationnelle qui permet de comprendre ces 

conduites, n’est sans doute pas la seule façon dont le travail social peut se saisir des 

situations auxquelles il est confronté ». L’analyse du contexte est une compétence 

essentielle du travail social, le racisme comme système d’oppression qui maintient les 

inégalités fait partie du contexte, nous devons en tenir compte pour comprendre les 

situations et proposer des réponses adéquates.  



52 
 

« Une femme (noire) est victime de violences sexuelles de la part du directeur (blanc) 

du centre d’hébergement, elle en parle à une éducatrice qui la force à déposer 

plainte. La première plainte est classée sans suite, mais le directeur attaque la victime 

pour diffamation et gagne le procès. Cette dernière doit désormais des dommages 

et intérêts à son violeur. Si l’éducatrice avait pris la mesure du caractère systémique 

du racisme (et sexisme) du système judiciaire français, elle n’aurait probablement pas 

mis la femme accompagnée dans cette situation »94.  

 

2. Intégrer la prévention du racisme dans les ressources humaines  

Poser un cadre clair : Parce ces personnes ont une vie et qu’elles ne peuvent changer 

les représentations collectives et la culture de la structure (surtout s’iels ne sont ni 

missionnées ni payées pour), il ne suffit pas de recruter une ou deux personnes 

racisées. Les politiques et actions de recrutement, rémunération, accès à la formation 

externe, prévention du harcèlement et autres risques psychosociaux, devraient être 

scrutées au prisme des inégalités raciales pour lutter activement contre les 

discriminations, d’autant plus lorsque la majorité du public de la structure est exposée 

à du racisme. Des règles rappelant le caractère inacceptable des propos et 

comportements racistes devraient être inscrites dans le règlement intérieur, des 

sanctions devraient être prises lorsque ces faits ont lieu. Des informations aux usager·es 

concernant leurs droits devraient être affichées. Un système de saisine clair, connu et 

fonctionnel devrait faire ses preuves. Les personnes en position de responsabilité 

devraient faire une sensibilisation sur le sujet des violences systémiques et leurs 

responsabilités auprès de leur équipe et du public. Un travail collectif de formation ou 

de co-formation ou d’analyse de la pratique avec une personne si possible racisée 

experte sur le sujet devrait être mis en place sur le long terme. Si ça n’est pas le cas, si 

vos responsables n’ont pas la volonté politique de remettre en cause le statu quo 

raciste qui régit l’ordre social, vous pouvez trouver des collègues/ partenaires qui 

souhaitent comme vous aborder cette thématique, en faire un sujet de travail, et 

surtout vous organiser pour mieux défendre les victimes et lutter contre les inégalités.  

Dans une association où j’étais salariée, on m’a demandé de mener une étude sur la 

traite des femmes chinoises, l’attendu était des explications culturalistes, pouvant 

justifier politiques et pratiques racistes au nom des droits des femmes. Grâce au soutien 

d’alliées d’une structure amie, nous avons essayé de démontrer que si l’exploitation 

sexuelle prenait bien des formes multiples inscrites dans des contextes socio-culturels 

différents, les causes structurelles de cette exploitation étaient bien le sexisme, le 

racisme et le capitalisme.  

                                                           
94

 Situation relatée par une amie directrice du nouveau centre d’hébergement où la victime est désormais 

hébergée. Le directeur a été démis de ses fonctions, mais pas condamné pour viol.  



53 
 

 

3. Connaître et utiliser le droit comme outil de résistance  

Créer des espaces de réflexion, inviter des experts :  

« Dans un foyer de protection de l’enfance, un éducateur a proposé à sa direction la 

création d’un comité d’éthique, que mineur·es comme professionnel·les pouvaient 

saisir pour poser une question, comme : Quel droit de regard, d’influence, de 

jugement des équipes sur la grossesse d’une jeune ? De quel droit peut-on demander 

à une jeune d’enlever son foulard pour un rendez-vous à l’interne ? Cela permet 

d’inviter des personnes extérieures, principalement des juristes, pour rappeler le cadre 

du droit, l’interroger, et aussi limiter la perpétuation de pratiques racistes non fondées 

juridiquement. » (témoignage récolté lors d’un entretien) 

S’organiser : Si des instructions vous imposent d’appliquer des règles qui vous 

paraissent injustes, vous pouvez demander aux autres collègues et structures ce qu’iels 

en pensent, questionner le bien-fondé de ces règles, trouver des outils juridiques ou 

politiques pour défendre les droits des usager·es et la justice sociale.  Par exemple, en 

Belgique, pour faire face à la loi du 17 mai 2017 qui autorisait le Procureur à demander 

aux CPAS de lui fournir les renseignements administratifs qu’il juge nécessaires au nom 

de la lutte anti-terroriste, les CPAS et d’autres se sont réunies. Elles sont interrogées sur 

les possibilités légales qu’ils ont de résister ou de s’opposer à ces interventions afin 

d’éviter de mettre en danger les publics qu’ils reçoivent 4. 

En effet, l’action collective est non seulement nécessaire pour ne pas rester isolé·e, 

trouver la force et rester en bonne santé mentale mais c’est également le seul chemin 

pour obtenir un changement profond et durable.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

C. Structurellement : changer de paradigme 

Intégrer une approche critique dans les formations pour changer le référentiel 

commun (1), s’organiser localement (2) et s’inscrire dans un projet de transformation 

sociale (3). 

1. Changer le référentiel commun 

Adeline de Lepinay écrit : « ll nous appartient, individuellement et collectivement, de 

nous émanciper de différents postulats : Celui qui veut que l’institution est neutre et 

bienveillante envers les dominé·es ; celui qui dit qu’il faut éviter les conflits et améliorer 

notre façon de communiquer ; celui qui veut que les inégalités ne sont de la faute de 

personne ; celui qui veut qu’un bon professionnel·le est neutre et maintient une 

distance avec les usager·es. Mais si le métier de travailleur social continue d’attirer 

des militant·es politiques, c’est parce qu’il est placé à l’exacte intersection entre le 

structurel et le personnel. C’est un lieu où l’on peut débloquer des situations, restaurer 

le mouvement collectif ou individuel. C’est un lieu où l’on peut changer le monde au 

quotidien. »95 

 

2. S’organiser collectivement 

Avoir un réseau d’allié·es à l’interne est nécessaire, mais développer des liens avec 

d’autres partenaires locaux du secteur social et de la lutte antiraciste est essentiel à 

de multiples niveaux. Cela permet d’avoir toutes les informations nécessaires aux 

usager·es mais aussi de contrer la mise en concurrence des associations entre elles à 

travers les appels à projet. Ces rencontres partenariales peuvent à terme permettre 

de s’opposer collectivement à des pratiques ou commandes ayant pour 

conséquences des inégalités d’accès aux droits.  

Par exemple, en mai 2024, 27 associations ont ensemble saisi le Conseil d’Etat pour 

contraindre les autorités françaises à mettre le dispositif de mise à l’abri des mineur·s 

isolé·es en conformité avec les exigences posées par la Convention internationale des 

droits de l’enfant96. De même, nous pouvons créer ou rejoindre des collectifs pour 

                                                           
95 Adeline De Lepinay, Pour une solidarité émancipatrice – Travail social et éducation populaire, 2016 sur le site 

éducation-populaire.fr 
96 Aadjam, AADH, ADDE, ADMIE, ANAS, Apprentis d’Auteuil, Cimade, CNAPE, Cofrade, Comede, DEI-

France, Droit à l’école, ECPAT France, Fasti, Fondation Abbé Pierre, Gisti, InfoMIE, Ligue des Droits de 

l’Homme, Médecins du Monde, Médecins Sans Frontières, Safe Passage International,  Secours 



55 
 

abolir les Centres de Rétention Administrative, militer pour que les violences racistes 

soient mieux condamnées par le code du travail97, exiger un cours d’antiracisme dans 

toutes les formations initiales des métiers du social …  

Les associations et collectifs antiracistes impulsées et/ou majoritairement constituées 

par des personnes racisées sont des organisations nécessaires et précieuses, 

créatrices de soin et de savoirs essentiels, elles doivent être soutenues avec force 

contre les attaques institutionnelles, que ce soit des retraits de financement, des 

chartes républicaines, des inspections racistes « est ce qu’il y a des blancs dans votre 

association ? » ou des dissolutions.  

 

3. S’inspirer d’initiatives transformatrices  

Des enseignant·es antiracistes du syndicat Sud Education se sont rassemblé·es, 

formé·es collectivement, ont invité des expert·es reconnu·es et des praticien·nes 

engagé·es, ont partagé leurs expériences, leurs savoirs et stratégies pour s’émanciper 

collectivement et publié un livre : Entrer en pédagogie antiraciste. D'une lutte 

syndicale à des pratiques émancipatrices. La lecture de l’ouvrage, l’écoute de ses 

participant·es dans divers émissions et podcasts ont renforcé mon vœu d’entamer un 

chantier similaire dans le champ social : que localement nous nous rencontrions, 

partagions nos colères antiracistes et les alchimisions en énergie de transformation 

sociale. Car comme l’a écrit Bourdieu « ce que le monde social a fait, le monde social 

peut, armé de ce savoir, le défaire ». Et le monde social, c’est aussi nous !  

 

  

                                                           
Catholique Caritas France,  Syndicat de la Magistrature, UNICEF France, Uniopss, Utopia 56, Atteintes aux 

droits des mineurs isolés en France : 27 associations saisissent le Conseil d’État, 14 mai 2024 (Communiqué 

de presse)  
97 Par exemple, le Conseil supérieur de l’égalité professionnelle en France a identifié sept types de 

manifestations du sexisme ordinaire – qu’en est il du racisme ordinaire ?  



56 
 

CONCLUSION  
 

Le racisme est une construction sociale résultant de processus historiques qui ont divisé 

les sociétés en groupes hiérarchisés en fonction de marqueurs raciaux. Cette 

construction maintient à travers un rapport de domination, d’oppression et 

d’exploitation des inégalités structurelles qui impactent encore aujourd’hui nos 

institutions, associations, relations, représentations. Le travail social est lui-même partie 

prenante de ces processus, et le restera tant qu’un mouvement collectif de 

conscientisation profonde des mécanismes de sa perpétuation n’aura pas lieu. Il est 

urgent d’écouter et de lire d’autres récits, de décoloniser nos esprits, de dénoncer les 

propos, dispositifs et politiques racistes et d’intégrer une démarche antiraciste aux 

formations des professionel·les.  

 

Je propose aux rares personnes qui ont l’opportunité de mener des recherches sur le 

secteur du travail social de s’intéresser aux archives des politiques et établissements 

sociaux, d’observer l’évolution des sémantiques sur la question raciale. Je rêve d’un 

travail collectif inter-structures, si possible avec du temps de travail dédié, avec des 

formateur·rices racisé·es bien rémunéré·es pour guider la réflexion, la création de 

règlements, de supports pédagogiques. J’appelle de mes vœux des rencontres 

locales de professionnel·les et de militant·es antiracistes où nous pourrions nous 

soutenir, en particulier les collègues et usager·es victimes de racisme au sein de leurs 

structures, partager informations, expériences et stratégies pour faire valoir les droits 

des personnes, transformer ensemble les pratiques associatives et institutionnelles, et 

créer un rapport de force pour changer les politiques publiques.  En attendant, vous 

pouvez lire Rue du passage de Fatima Ouassak, Kif kif demain de Faïza Guène ou le 

merveilleux roman autofictionnelle Stardust de Léonora Miano, les descriptions des 

travailleur·euses sociales y sont pleines d’humour et d’enseignements. 

 
 

Pour citer ce texte :  
 

« Intégrer une démarche antiraciste en travail social », Juliet Christmann, 

janvier 2026/Analyse n°3, Edt. Kwandika de Fémïya asbl, Bruxelles. 

 

 


